
148 

 

 

Davar: Jurnal Teologi 

ISSN 2722-905X (online), 2722-9041 (print) 

Vol. 6, No. 2 (2025): 148-177 

http://e-journalsangkakala.ac.id/index.php/DJT 
 

 

MUKJIZAT MENURUT IMAN KRISTEN  

(Sebuah Studi Teologis-Apologetis) 
 

Dylfard Edward Pandey 

STT Sangkakala Jakarta 

dylfard@gmail.com 

 

ABSTRACT 

This study aims to explain the concept of miracles in Christian theology and to formulate 

an apologetic response to modern critiques that question the possibility and rationality of miracles. 

It highlights the importance of a theological, philosophical, and biblical perspective in 

understanding miracles as divine acts in history. The research employs a qualitative method using 

library research with an inductive analytical approach to gather, process, and interpret data from 

theological, historical, and philosophical sources. The findings show that miracles carry 

revelatory, soteriological, apologetic, pedagogical, and eschatological functions within the 

framework of God’s self-disclosure. The analysis of skeptical critiques, especially those of David 

Hume, demonstrates that philosophical objections to miracles are insufficient both logically and 

historically. This discussion affirms that miracles remain coherent within a theistic worldview 

and relevant for the contemporary church as expressions of God’s sovereign action in salvation 

plan. 

 

Keywords: Apologetics, Christian Faith, Divine Revelation, Miracle, Theology. 

  

ABSTRAK 

Penelitian ini dilakukan untuk menjelaskan konsep mukjizat dalam teologi Kristen serta 

merumuskan tanggapan apologetis terhadap kritik modern yang mempertanyakan kemungkinan 

dan rasionalitas mukjizat. Kajian ini menyoroti pentingnya pemahaman yang teologis, filosofis, 

dan Alkitabiah dalam melihat mukjizat sebagai tindakan Allah dalam sejarah. Metode penelitian 

yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan melalui pendekatan 

analisis induktif untuk mengumpulkan, mengolah, dan menafsirkan data dari sumber-sumber 

teologis, historis, dan filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mukjizat memiliki fungsi 

revelatoris, soteriologis, apologetis, pedagogis, dan eskatologis yang saling terkait dalam 

kerangka penyataan Allah. Analisis terhadap kritik skeptis, terutama dari David Hume, 

membuktikan bahwa keberatan filosofis terhadap mukjizat tidak memadai secara logis maupun 

historis. Pembahasan ini menegaskan bahwa mukjizat tetap koheren dalam kerangka teisme dan 

relevan bagi kehidupan gereja masa kini sebagai bagian dari tindakan Allah yang berdaulat dalam 

rencana keselamatan. 

 

Kata kunci:  Apologetika, Iman Kristen, Mukjizat, Penyataan Allah, Teologi.  
 

PENDAHULUAN 

Mukjizat masih merupakan pokok bahasan yang aktual, menarik dan 

kontroversial. Fenomena mukjizat terus terjadi dan merebak meskipun berada di tengah 



149 

 

globalisasi dan modernisasi yang sedang terjadi sekrang ini. Persoalan klasik tentang 

mukjizat berkaitan dengan pengertian, pembuktian, proses, tujuan dan implikasinya 

masih menjadi pokok sharing, diskusi dan bahkan perdebatan sampai sekarang ini.  

Pemahaman tentang konsep mukzat dalam konteks teologi Kristen membawa 

pada titik krusial ketika dihubungkan dengan iman, rasio, hukum alam dan pewahyuan 

Allah, meskipun di jaman modern ini seringkali dipengaruhi dengan kuat oleh 

rasionalisme dan naturalisme. Pemahaman tentang mukjizat bahkan sering dianggap 

sebagai sebuah persoalan psikologi dan bahkan dianggap mitos.1 

Sudut pandang mukjizat masih bersifat problematik merujuk pada pertanyaan-

pertanyaan krusial tentang bagaimana mengetahui mukjizat terjadi (epistemologis) dan 

bagaimana mujizat terjadi (teologis, filosofis dan praktis). Pro dan kontra masih menjadi 

dilema, Agustinus menjelaskan mukjizat sebagai peristiwa yang tidak bertentangan 

dengan alam, melainkan melampaui pemahaman manusia tentang keteraturan alam, 

sehingga mukjizat tidak meniadakan hukum alam, tetapi menyingkapkan keterbatasan 

pengetahuan manusia tentangnya.2  Maurice Wiles menolak konsep mukjizat sebagai 

bentuk campur tangan langsung Allah dalam proses alamiah, karena menurutnya gagasan 

itu mengimplikasikan tindakan ilahi yang arbitrer dan tidak selaras dengan sifat Allah 

sendiri.3 

Sudut pandang yang problematik serta pro dan kontra tentang mukjizat bukan 

hanya menciptakan badai masalah tetapi juga menjadi tantangan nyata bagi orang percaya 

untuk menyikapinya secara benar dengan argumentasi yang baik sehingga memberikan 

pemahaman yang dapat dimengerti dan dapat diterima. Masalah tentang mukjizat bukan 

hanya muncul di luar gereja, di dalam lingkungan gereja sendiri memunculkan dilema 

nyata yang membawa ketegangan tentang keberlangsungan mukjizat. 

Kajian yang mendalam tentang mukjizat perlu dilakukan untuk memahami 

berbagai persoalan mukjizat secara tepat dalam kerangka aktual secara teologis dan juga 

menghasilkan sebuah argumentasi apologetis tentangnya. Dalam menyusun penelitian ini 

terdapat dua pertanyaan pokok yang akan dijawab seperti bagaimana konsep mukjizat 

dipahami dalam konteks perspektif teologi Kristen yang Alkitabiah? dan bagaimana 

tanggapan yang harus diberikan dalam bentuk argumentasi apologetis terhadap mukjizat? 

Karena itu, dalam perspektif teologi Kristen yang Alkitabiah, mukjizat dipahami sebagai 

tindakan Allah yang berdaulat dalam sejarah yang melampaui keteraturan alamiah biasa, 

namun tetap selaras dengan karakter dan kehendak-Nya sebagai Pencipta, serta berfungsi 

sebagai tanda pewahyuan dan keselamatan. Secara apologetis, mukjizat dipertahankan 

 
1  Lihat penjelasan panjang lebar dalam karya, Yujin Nagasawa, Miracles: A Very Short 

Introduction (Oxford: Oxford University Press, 2017), 50-60 
2 Augustine, The City of God, Alih Bahasa: Henry Bettenson (London: Penguin Classics, 2003)  

21.8, 
3 Maurice Wiles, God’s Action in the World, (London: SCM Press, 1986), 51. 



150 

 

melalui argumentasi filosofis dan historis dengan menolak asumsi naturalisme tertutup, 

menegaskan kemungkinan metafisik intervensi ilahi, serta menunjukkan bahwa mukjizat 

bersifat rasional dan bermakna dalam kerangka teisme Kristen. 

 

METODE 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adala kualitatif (qualitative method 

research) dengan jenis kepustakaan (library research) berdasarkan pendekatan analisis 

induktif menjadi dasar penyusunan tulisan dalam penelitian ini. Pendekatan analisis 

induktif ini menjadi dasar dalam melakukan pengumpulan, pengolahan dan 

penganalisisan data dengan proses yang mengikuti langkah-langkah berikut: pengamatan 

(obervation), penafsiran (interpretation), korelasi (correlation), verifikasi (verification) 

dan aplikasi (aplication).4  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bultman secara tegas menjelaskan bahwa iman Kristen menyatakan bahwa Allah 

bekerja dalam sejarah melalui tindakan-tindakan yang melampaui tatanan alamiah  di satu 

sisi; dan rasionalisme modern berusaha untuk menafsirkan realitas hanya dalam kerangka 

hukum-hukum alam yang tertutup terhadap intervensi supranatural, di sisi lainnya.5 

Karena itu, meskipun secara sistematis para filsuf seperti Hume dan Spinoza berusaha 

untuk menyangkal mujizat karena dengan alasan bertentangan dengan hukum alam dan 

bertentangan dengan pengalaman manusia.6  

Dalam upaya untuk mempertahankan iman Kristen berkaitan dengan mujizat dan 

untuk menyajikan sebuah pemahaman yang teologis - apologetis berkatian tentang 

tanggung jawab iman dalam memahami mujizat secara rasional dan Alkitabiahl,7 penulis 

berupaya untuk menyusun sebuah pemahaman Alkitabih tentang mukjizat secara teologis 

sekaligus bersifat apologetis.  

 

Pengertian mukjizat 

 Pembahasan tentang mukjizat selalu menghasilkan ketegangan antara iman dan 

rasio serta intervensi ilahi dan hukum-hukum alam. Karena itu, perlu dimengerti 

meskipun mukjizat dipandang sebagai peristiwa supranatural yang berasal dari intervensi 

Allah namun secara epistemologis istilah mukjizat memiliki akar yang luas dan berlapis 

dalam konteks bahasa semitis dan latin. 

 

 
4 Lihat,  Ken Carson, Bible Study Methods (Eugene: Grace Institute for Biblical Leadership, 2009) , 

9 
5 Rudolf Bultmann, Theology of the New Testament, vol. 1 (New York: Scribner’s, 1951), 117 
6 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, Ed., by Peter J. R. Millican. 

(Oxford: Oxford University Press, 2007), 114 
7 Norman L. Geisler, Miracles and the Modern Mind (Grand Rapids: Baker, 1992), 42. 



151 

 

1. Secara etimologi 

 Kata mukjizat dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab مُعْجِزَة (muʿjizah), 

yang berakar pada triliteral ج-ع-  yang berarti lemah, atau tidak mampu, dan (ʿajaza)  ز

secara harfiah kata tersebut memiliki arti “sesuatu yang membuat orang lain tidak mampu 

menandingi”. 8  Dengan demikian pemahaman tentang kata mukjizat dalam konteks 

bahasa Arab berkaitan dengan tindakan Ilahi yang tidak mungkin dilemahkan atau 

ditandingi manusia, sehingga membuktikan otoritas kenabian.  

 Dalam bahasa Ibrani dan bahasa Yunani kata mukjizat dalam bahasa Arab dapat 

dipadankan dengan kata Ibrani מוֹפֵת   (mōpēt) yang bermakna “karya dahsyat yang 

menimbulkan kegentaran”, yang juga menyiratkan tindakan Allah yang menantang segala 

kuasa baik manusia ataupun ilah-ilah lain sebagaimana dapat dilihat ketika Allah 

menulahi Mesir, 9  dan kata Yunani δύναμις (dynamis) yang secara harfiah berarti 

“kekuatan”, “potensi”, “kapasitas” atau dalam konteks mukjizat merupakan “perbuatan 

yang menyatakan kuasa ilahi”. 10  Sedangkan padanan dalam bahasa Latin yang 

merupakan bahasa yang paling luas digunakan dalam tradisi gereja Barat sebelum 

digantikan oleh bahasa Inggris menggunakan kata miraculum yang berasal dari kata kerja 

mirari (kagum, heran)11 dijelaskan sebagai  “miraculum est quod mirum est,” yang berarti 

“perbuatan yang menimbulkan keheranan”. 12  Kata miraculum menegaskan tentang 

perbuatan yang dilakukan Allah yang menimbulkan keheranan atau dapat juga dikatakan 

sebagai peristtiwa yang menimbulkan kekaguman karena melampaui kemampuan 

alamiah. 

 Jadi, berdasarkan penjelasan etimologis di atas, kata mukjizat dapat dipahami 

sebagai sebuah tindakan Allah yang tidak ada yang mampu menandingi, tidak dapat ditiru, 

dan merupakan keajaiban yang menghasilkan kekaguman atau keheranan.  

 

2. Secara definisi 

 Upaya pemahaman terhadap konsep mukjizat tidak dapat dilepaskan dari berbagai 

definisi tentangnya. Pertanyaan yang mendasari dan bersifat krusial adalah apakah 

mujizat berarti pelanggaran terhadap hukum alam atau hanya merupakan kejadian yang 

langka?  

Louis Berkhof mendefinisikan mukjizat dengan menyatakan bahwa, “A miracle 

is a supernatural work of God, a work which is above and beyond the ordinary processes 

 
8 Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 5:310–312. 
9 Ludwig Koehler dan Walter Baumgartner,  “The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old 

Testament,” ed., M.E.J. Richardson, dalam Accordance v14.0.10 (Port Orange: OakTree Software, 2022)  
10 Frederick Danker, A Greek-English Lexicon of the NT and Other Early Christian Literature, 

3rd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 262. 
11 Charlton T. Lewis, An Elementary Latin Dictionary (Oxford: Clarendon Press, t.t), 568 
12 Augustine, The City of God, Ibid. 



152 

 

of nature”.13 Ia menjelaskan bahwa sebuah mukjizat adalah pekerjaan supranatural Allah, 

sebuah pekerjaan yang mengatasi dan melampaui proses alamiah biasa. Dalam definisi 

ini terdapat beberapa penekanan yang menunjukkan bahwa Allah adalah sumber mukjizat 

itu sendiri, sifatnya mengatasi dan melampaui proses alamiah dan merupakan sebuah 

pernyataan kuasa Allah.  

 Sebaliknya Hume mendefinisikan mukjizat sebagai pelanggaran terhadap hukum 

alam yang terjadi karena kehendak khusus dari Allah atau akibat campur tangan suatu 

agen tak terlihat. 14  Ia memaknai mujizat sebagai “pelanggaran hukum alam, yang 

disebabkan oleh kehendak tertentu dari Tuhan atau oleh campur tangan dari beberapa 

agen tak terlihat,” dan karena hukum alam didasarkan pada pengalaman universal, maka 

“tidak ada kesaksian yang cukup untuk membenarkan kepercayaan pada mukjizat”.15 

Pemahaman Hume tentang mujizat sebagai pelanggaran hukum alam, memunculkan 

keberatan karena konsep ini tidak koheren sebab menegaskan hukum alam dianggap tak 

dapat dilanggar.  

 Pandangan yang disampaikan oleh Hume mendapatkan tanggapan dari dari 

beberapa teolog dan filsuf diantaranya berasal dari Norman Geisler yang menilai 

argumennya bersifat sirkular karena dibangun pada asumsi awal bahwa mukjizat tidak 

mungkin terjadi, sehingga setiap bukti empiris secara otomatis dianggap tidaklah valid.16 

C.S. Lewis dalam kekritisannya sebagai seorang filsuf memberikan tanggapan yang 

secara teologis lebih dalam dengan menegaskan bahwa mukjizat tidak meniadakan 

hukum alam, melainkan “menambahkan sebab baru dalam sistem alam semesta, sebab 

yang berasal dari Sang Pencipta”. 17  Lewis juga dengan tegas menolak konsep 

pelanggaran karena hukum alam tidak mengikat Tuhan dan lagi mujizat adalah tindakan 

baru Tuhan yang kemudian ditindaklanjuti oleh hukum alam.18 Hal yang meneguhkan 

dinyatakan oleh Wayne Grudem dimana ia melihat mukjizat sebagai “kejadian yang 

disebabkan langsung oleh kuasa Allah, yang tidak dapat dijelaskan oleh sebab-sebab 

alamiah”.19 

 Timothy Mc Grew dan Robert Larmer dalam penelitian mereka menjelaskan 

bahwa memasukkan konsep hukum alam ke dalam definisi "mukjizat" bermasalah, dan 

karena berbagai alasan, banyak penulis menganggapnya tidak dapat dipertahankan 

alasannya adalah:20 

 
13 Louis Berkhof, Systematic Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 176. 
14 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. Ibid. 
15 Ibid. 
16 Norman L. Geisler, Miracles and the Modern Mind (Grand Rapids: Baker, 1992), 45. 
17 C.S. Lewis, Miracles (London: Geoffrey Bles, 1947), 34–35. 
18 C.S. Lewis, Miracles: A Preliminary Study (New York: HarperOne, 1947), 52-55 
19 Wayne Grudem, Systematic Theology. Ibid. 
20   Timothy McGrew and Robert Larmer, "Miracles", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = <https://plato. 

stanford.edu/archives/sum2024/entries/miracles/ 



153 

 

Pertama: konsep mukjizat mendahului konsep hukum alam modern mana pun 

selama berabad-abad. Manfaat mendefinisikan mukjizat dalam konteks pelanggaran 

hukum alam karena definisi ini menyiratkan bahwa mukjizat berada di luar daya produktif 

alam. Namun, jika itu menjadi inti gagasannya, maka sulit untuk melihat mengapa orang 

lain tidak boleh menggunakannya sebagai definisi dan mengabaikan pemaparan hukum 

yang bermasalah.  

Kedua: dalam beberapa kasus menjadi sulit untuk menentukan hukum alam mana 

yang dilanggar oleh peristiwa yang dimaksud. Fakta orang mati tetap mati dapat diamati 

secara luas dalam konteks penggunaan istilah ilmiah umum, dan fakta ini bukanlah 

hukum alam bahwa orang mati tetap mati. Tak dapat dipungkiri bahwa banyak hukum 

yang terlibat dalam penguraian jasad orang mati dan semuanya berada pada tingkat yang 

jauh lebih fundamental, setidaknya pada tingkat proses biokimia dan termodinamika, dan 

mungkin pada tingkat interaksi partikel-partikel fundamental.  

Ketiga: terdapat perbedaan pendapat filosofis yang mendalam mengenai hakikat 

dan bahkan keberadaan hukum alam. Dapat dikatakan bahwa hukum alam hanyalah 

pernyataan ringkas tentang keteraturan alam, pelanggaran yang tampak secara alamiah 

mengindikasikan bukan bahwa telah terjadi campur tangan supernatural dalam perjalanan 

alam, melainkan bahwa apa yang dianggap sebagai hukum alam pada kenyataannya 

bukanlah hukum alam. 

 Jadi dapat disimpulkan bahwa mukjizat diterima bukan karena bukti ilmiah 

semata, tetapi karena koherensi logisnya dalam sistem kepercayaan Kristen yang 

mengakui keberadaan Allah sebagai Pencipta, Pemelihara, dan Penguasa dan bukan 

hanya itu saja, karena persoalan tentang definisi menunjukkan bahwa perdebatan tentang 

mukjizat bergantung pada asumsi metafisik yang lebih dalam tentang Allah, alam, dan 

struktur realitas. 

 

Aneka perspektif mukjizat 

Penjelasan tentang mukjizat sangatlah variatif memotivasi penulis untuk 

meninjau dan menjelaskan beberapa perspektif yang dimiliki oleh para tokoh-tokoh yang 

membahasnya.  

1. Perspektif epistemologis dan filosofis 

 Mukjizat dalam perspektif epistemologis berkaitan dengan pertanyaan bagaimana 

manusia dapat mengetahui dan membenarkan klaim bahwa suatu peristiwa merupakan 

tindakan ilahi. Mukjizat tidak diketahui melalui metode ilmiah yang bersifat repetitif dan 

eksperimental, melainkan melalui kesaksian, rekaman historis, dan wahyu yang 

ditafsirkan oleh akal budi. Oleh karena itu, pengetahuan tentang mukjizat bersifat 

testimonial dan interpretatif, bukan empiris murni. Akal berperan bukan untuk 

menciptakan mukjizat, melainkan untuk menilai kredibilitas kesaksian, koherensi narasi, 

serta makna teologis peristiwa tersebut dalam konteks iman. 



154 

 

Secara epistemologis, tantangan terbesar datang dari pandangan skeptis seperti 

yang dikemukakan oleh David Hume, yang menilai bahwa hukum alam memiliki bobot 

evidensial lebih kuat daripada kesaksian tentang mukjizat. Namun, dalam kerangka teistik, 

keberatan ini tidak bersifat menentukan, karena mukjizat tidak dipahami sebagai 

pelanggaran hukum alam, melainkan sebagai intervensi Pribadi transenden yang 

menetapkan hukum tersebut. Dengan demikian, jika keberadaan Allah diterima secara 

rasional, maka kemungkinan epistemik mukjizat juga terbuka, dan mukjizat dipahami 

sebagai peristiwa suprarasional karena melampaui rasio, tetapi tidak bertentangan 

dengannya. 

Hume memperkenalkan lima aksioma yang menggiring opini pada kesimpulan 

bahwa mukjizat merupakan pelanggaran terhadap hukum alam dan tidak dapat dipercayai 

secara secara rasional:21  

Pertama: penilaian fakta bertumpu pada pengalaman yang tak terputus. 

Pengalaman yang tak terputus, konstan dan seragam menolak kesaksian tentang peristiwa 

mukjizat karena bertentangan dengannya dan tidak dapat dipercayai, karena pengalamn 

yang seragam dan tak terputus mendukung hukum alam sehingga laporan yang 

menunjukkan terjadinya pelanggaran hukum itu hanya memiliki probabilitas yang sangat 

kecil. 

Kedua: kesaksian manusia tidak memiliki kekuatan yang cukup untuk 

membuktikan mujizat menghadapi keteraturan alam. Hume berpendapat bahwa tidak ada 

kesaksian yang cukup untuk membuktikan adanya mukjizat, kecuali kesaksian tersebut 

merupakan kesaksian yang kepalsuannya lebih ajaib daripada fakta yang ingin 

dibuktikannya.22  

Ketiga: saksi mukjizat cenderung tidak kompeten. Hume mengklaim laporan 

mukjizat dengan menyatakan bahwa terbentuknya praduga kuat terhadap semua 

hubungan supranatural dan ajaib yang terlihat terutama di antara bangsa-bangsa yang 

bodoh, tidak terpelajar, barbar dan biadab.23 

Keempat: kesaksian antar agama tentang mukjizat saling membatalkan. Laporan 

atau kepercayaan pada mukjizat sering muncul dari konteks fanatisme, tradisi religius 

yang kuat, motivasi atau sensasi psikologis dan bukan pada rasio.24 

Kelima: tidak ada satupun kisah mukjizat memenuhi standar bukti yang tinggi. 

Kesaksian tradisi yang saling bertentangan meniadakan klaim masing-masing secara 

kolektif karena kesaksian mukjizat dari berbagai agama saling membatalkan dan 

 
21 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. Section 10 
22 Ibid. 116 
23 Ibid. 119 
24 Ibid. 120 



155 

 

bertentangan.25 Hal inilah yang membuat bukti kebenaran agama manapun tidak dapat 

digunakan. 

Bantahan terhadap klaim Hume di atas muncul dari berbagai kalangan, khususnya 

dari para teolog dan filsuf. Klaim pertama Hume di atas dinyatakan gagal total oleh John 

Earman, 26  karena para filsfuf modern mengkritik argumennya berbentuk circular 

(berputar-putar) dan pernyataannya tentang pengalaman manusia yang seragam menolak 

mukjizat, harus terlebih dahulu menolak kesaksian mujizat itu sendiri dan itu berarti ia 

menggunakan kesimpulan sebagai premis.27 Tanggapan lain tentang hal ini juga datang 

dari Alvin Platinga yang dengan tegas menyatakan bahwa kepercayaan kepada mukjizat 

dapat rasional tanpa pembuktian empiris jika mukjizat merupakan bagian integral dari 

kepercayaan pada Allah yang Mahakuasa.28 Ini menunjukkan jika premis teistik benar 

maka kemungkinan mukjizat tidak lagi menjadi hal yang ekstrim. 

 Richard Swinburne memberikan tanggapan terhadap klaim kedua Hume dengan 

menggunakan probabilitas Bayesian. Ia menjelaskan bahwa kesaksian sejarah dapat 

menambah probabilitas suatu kejadian atau peristiwa, bahkan jika kejadian itu tidak dapat 

diulang.29 Karena, dalam teorema bayes kesaksian berganda independen justru mampu 

meningkatkan kredibilitas apalagi jika kesaksian dan konteksnya kuat. Dalam konteks 

teorema Bayes kesaksian manusia dapat mengungguli pengalaman yang seragam jika 

kualitasnya tinggi dan dalam konteks argumen probabilitas terlihat secara logis, Hume 

keliru dalam cara menggunakannya.  

Swinburne menunjukkan bahwa probabilitas suatu peristiwa tidak hanya 

ditentukan oleh frekuensi pengalaman masa lalu, melainkan konteks kausal, laporan saksi, 

konsistensi data, dan prior probability terhadap agen penyebab. 30  Peremehan atau 

perendahan nilai kesaksian manusia yang dilakukan secara sistematis oleh Hume tak 

dapat diterima karena dalam konteks sains modern banyak pengetahuan tergantung pada 

kesaksian (astronomi, fisika partikel, dll).31 

Ketika menyoroti klaim ketiga Hume tentang saksi tidak kompeten, Wiliam Lane 

Craog menunjukkan bahwa argumen yang disampaikan Hume itu gagal dan aplikasi 

universalnya terhadap semua laporan mukjizat tidaklah valid. Craig menegaskan bahwa 

klaim ketiga Hume, gagal diterapkan pada peristiwa kebangkitan Kristus karena  

peristiwa ini memiliki kesaksian awal yang luas, beragam, berasal dari banyak saksi dan 

dapat diverifikasi secara historis.32 Asumsi bahwa laporan mukjizat hanya berasal dari 

 
25 Ibid. 123 
26  John Earman, Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles (Oxford: Oxford 

University Press, 2000), 2 
27 George Mavrodes, “Hume on Miracles,” Philosophical Review 75 (1966), 238 
28 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief (Oxford: Oxford University Press, 2000), 199–210 
29 Richard Swinburne, The Existence of God, 2nd ed. (Oxford: Clarendon, 2004), 323–330 
30 Richard Swinburne, The Concept of Miracle (London: Macmillan, 1970), 27–32 
31 John Earman, Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles, 23–45. 
32 William Lane Craig, Reasonable Faith (Wheaton: Crossway, 2008), 333–59 



156 

 

barbar dan bodoh tidak lagi memiliki justifikasi ilmiah, dan lagi banyak dokumentasi 

mukjizat kontemporer berasal dari para dokter, ilmuwan, dan pengamat profesional, 

contohnya dokumentasi penyembuhan medis luar biasa yang ditinjau oleh Lourdes 

Medical Bureau. 

Klaim keempat Hume berkaitan tentang fanatisme, tradisi religius, dan 

kecenderungan psikologis membuat manusia mudah percaya pada hal-hal yang 

mengagumkan dapat dikatakan secara umum benar tetapi tak dapat dinaifkan bahwa 

manusia memiliki bias terhadap hal-hal yang fenomenal dan spektakuler. Namun 

merupakan kesimpulan yang salah ketika menyatakan bahwa bias ini menyebabkan 

semua laporan atau kesaksian tentang mukjizat tidak dapat dipercaya. Penelitian 

antropologi modern menunjukkan hasil bahwa masyarakat tradisional tidak selalu “naif,” 

dan ada begitu banyak kesaksian dan laporan tentang terjadinya mukjizat berasal dari para 

saksi terdidik, misalnya para dokter dalam kasus kesembuhan medis luar biasa. 

Pernyataan Hume dalam klaim terakhirnya menyatakan bahwa klaim mukjizat 

antar agama saling membantah, sehingga tidak dapat digunakan sebagai bukti kebenaran 

agama manapun.33 Klaim ini ditolak Ptantinga dengan menyatakan bahwa kontradiksi 

antar-tradisi agama tidak membatalkan kredibilitas suatu kesaksian secara otomatis. Yang 

menjadi fokus adalah evidensialitas individual, bukan keberadaan klaim alternatif.34  

  Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa kritik David Hume terhadap mukjizat 

membentuk fondasi skeptisisme modern dengan menegaskan bahwa pengalaman 

manusia yang seragam menolak kemungkinan terjadinya pelanggaran hukum alam, 

sehingga kesaksian mukjizat tidak dapat diterima secara rasional. Namun para teolog dan 

filsuf seperti Earman, Plantinga, Swinburne, dan Craig menunjukkan bahwa argumen 

Hume bersifat sirkular, meremehkan nilai kesaksian, salah menerapkan probabilitas, serta 

gagal menjelaskan data historis yang kuat seperti kesaksian kebangkitan Kristus. 

Pendekatan yang bersifat probabilistik, epistemologis, dan historis yang diajukan oleh 

para filsuf kontemporer justru menunjukkan bahwa kesaksian yang kredibel dapat 

mengungguli probabilitas pengalaman alamiah yang seragam, bahkan sangat bergantung 

pada konteks teistik. Dengan demikian, kritik Hume mendorong pengembangan 

epistemologi Kristen modern, tetapi tidak berhasil meniadakan rasionalitas iman terhadap 

mukjizat. 

Dalam perspektif filosofis, mukjizat dipahami melalui pertanyaan ontologis dan 

metafisis tentang hakikat realitas dan kausalitas. Naturalisme menolak kemungkinan 

mukjizat karena menganggap realitas tertutup oleh hukum alam, sementara deisme 

menolak campur tangan Allah dalam dunia. Sebaliknya, teisme klasik menegaskan bahwa 

Allah adalah penyebab utama (causa prima) yang bekerja melalui atau di luar sebab-

 
33 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. 123-24 
34 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief. 179-80 



157 

 

sebab sekunder tanpa meniadakan keteraturan ciptaan. Dalam kerangka ini, mukjizat 

bukan peristiwa tanpa sebab, melainkan hasil kausalitas ilahi yang melampaui pola sebab-

akibat alamiah. 

Lebih jauh, secara filosofis mukjizat bersifat teleologis dan bermakna, bukan 

peristiwa acak atau sekadar demonstrasi kuasa. Mukjizat memiliki tujuan revelasional, 

yakni menyatakan kehendak dan karya Allah, serta fungsi simbolik yang menunjuk pada 

realitas rohani yang lebih dalam. Dengan demikian, mukjizat dapat dipahami sekaligus 

sebagai peristiwa historis nyata dan sebagai tanda yang mengarahkan manusia pada 

kebenaran transenden. Sintesis epistemologis dan filosofis ini menegaskan bahwa 

mukjizat bukanlah pelarian dari rasionalitas, melainkan undangan bagi akal untuk 

mengenali batasnya dan membuka diri terhadap realitas ilahi. 

 

2. Perspektif metafisik  

 Pertanyaan metafisik tentang bagaimana mukjizat mungkin terjadi menjadi 

sebuah persoalan yang harus disikapi dengan benar, karena berkaitan dengan sifat realitas, 

hukum alam dan kemungkinan terjadinya intervensi supranatural. Terdapat tiga 

pertanyaan penting berkaitan dengan persoalan metafisik yaitu apakah mukjizat 

melanggar hukum alam, apakah intervensi ilahi secara metafisik bersifat koheren? Dan 

apakah dalam alam semesta yang “tertutup secara kasual” dapat memungkinkan mukjizat 

terjadi? 

Hume menyatakan bahwa pelanggaran terhadap hukum alam sangatlah tidak 

mungkin terjadi karena pola pengalaman sangat kuat dan tidak berubah diketahui oleh 

manusia.35 Pemaknaan mukjizat sebagai pelanggaran hukum alam menunjukkan secara 

metafisik, sangatlah mustahil untuk mukjizat terjadi.36 Karena, dapat dikatakan bahwa 

tidak ada bukti empiris yang dapat mengatasi kemustahilan metafisik yang terdapat dalam 

definisi mukjizat itu sendiri. 

 Salah satu persoalan metafisik pertama bukan apakah hukum alam dapat dilanggar, 

tetapi apakah Allah dapat bertindak di luar pola regular tanpa bertentangan dengan sifat 

dunia yang diciptakan-Nya. Menjawab persoalan ini Swiburne berargumen bahwa hukum 

alam merupakan gambaran atau deskripsi umum tentang pola regular yang terjadi dalam 

kondisi normal, bukan aturan absolut yang tidak mungkin dikecualikan,37 dan lagi Allah 

sebagai pencipta hukum alam tentu dapat bertindak di luar pola normal tersebut tanpa 

“melanggar” hukum itu sendiri; hukum tersebut berlaku kecuali jika Allah memilih untuk 

bertindak secara khusus.38 

 
35 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. 114 
36 Ibid. 117-18 
37 Richard Swinburne, Miracles (London: Macmillan, 1989), 7–10. 
38 Ibid. 15-18 



158 

 

 Persoqlan metafisik kedua adalah kritik yang menyatakan bahwa konsep 

intervensi tidaklah koheneren karena tindakan intervensi ilahi akan mengacaukan sistem 

dunia yang sudah berjalan menurut hukum yang tetap. Alan Padget menolak pernyataan 

bahwa Allah hanya bisa intervensi atau tidak intervensi,39 dengan menekankan bahwa 

dalam teologi klasik, Allah adalah penyebab utama (primary cause) segala sesuatu, 

sedangkan hukum alam adalah cara kerja Allah yang biasa (ordinary providence) dan  

mukjizat merupakan cara kerja Allah yang luar biasa (extraordinary providence).40  

 Pemahaman bahwa intervensi bukanlah perubahan arah hukum alam, tetapi 

merupakan bentuk tindakan Allah yang ditambahkan, yang tidak bersifat mekanis tetapi 

personal didukung oleh Torrence41 dan Guntom dengan menekankan bahwa dunia ini 

bukanlah sistem yang tertutup tetapi memiliki struktur relasional yang terbuka terhadap 

tindakan bebas Allah.42 Karena itu, Allah dapat bertindak dalam dunia ciptaan-Nya tanpa 

harus meniadakan koherensi metafisik dunia itu sendiri.  

 Asumsi filosofis para filsuf naturalis yang menyatakan bahwa alam semesta 

bersifat tertutup secara kausal karena semua peristiwa memiliki sebab fisik yang cukup 

bukanlah fakta sains. Untuk itu, Alvin Plantinga menunjukkan bahwa naturalisme 

memerlukan komitmen filosofis yang lebih besar daripada teisme, untuk membuktikan 

bahwa semua sebab adalah sebab fisik.43 Lebih lanjut Plantinga menegaskan bahwa jika 

Allah ada, maka tidak ada alasan untuk menilai mukjizat sebagai sesuatu yang mustahil 

karena Allah memiliki kapasitas ontologis dan kuasa adikodrati untuk bertindak di dalam 

dunia ciptaan-Nya.44   

Dengan demikian dalam konteks teisme, dunia ini tidak tertutup secara kausal 

karena Allah merupakan penyebab primer yang dapat mengadakan sebab-sebab non-fisik, 

sehingga kemungkinan metafisik mukjizat terjadi tetap terbuka dan dapat dikatakan 

bahwa keberatan filosfis tidak dapat menjadi dasar yang menolak metafisik teisme itu 

sendiri. Dapat dikatakan juga bahwa persoalan tentang kemungkinan mukjizat 

bergantung pada pemahaman yang tepat mengenai hukum alam, dan ruang bagi tindakan 

Allah, sebab Allah sebagai penyebab primer dapat bertindak melalui cara yang biasa 

maupun luar biasa tanpa merusak koherensi metafisik ciptaan, sehingga keberatan 

filosofis terhadap mukjizat tidak memadai untuk menutup kemungkinan intervensi ilahi 

secara metafisik. 

 
39 Alan G. Padgett, “Miracles as Evidence for the Existence of God,” Faculty Publications, Luther 

Seminary (2017), 4 
40 Ibid. 6-7 
41 Thomas F. Torrance, The Christian Doctrine of God: One Being, Three Persons (Edinburgh: 

T&T Clark, 1996), 204-05 
42 Thomas F. Torrance, Divine and Contingent Order. (Oxford: Oxford University Press, 1981), 

75-77., Lih. Juga, Colin E. Gunton, The One, the Three and the Many: God, Creation and the Culture of 

Modernity, (Cambridge: Cambridge University Press, 1993), 147 
43 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief. 187 
44 Ibid. 201-02 



159 

 

3. Perspektif teologis  

 Dalam perspektif teologis, doktrin mukjizat merupakan persoalan yang berkaitan 

dengan Allah, providensia (pemeliharaan), kehendak dan tujuan penyataan-Nya. Karena 

itu, terdapat pertanyaan mendasar yang perlu dijelaskan berkaitan dengan mengapa Allah 

melakukan mukjizat dan apa tujuan-Nya melakukan mukjizat. Secara teologis kedua 

pertanyaan ini, Alkitab telah menyediakan jawabanya sebagaimana dinyatakan dalam 

Yohanes 20:30-31, “Memang masih banyak tanda lain yang dibuat Yesus di depan mata 

murid-murid-Nya, yang tidak tercatat dalam kitab ini, tetapi semua yang tercantum di 

sini telah dicatat, supaya kamu percaya, bahwa Yesuslah Mesias, Anak Allah, dan supaya 

kamu oleh imanmu memperoleh hidup dalam nama-Nya.” 

Perlu dimengerti bahwa Aquinas membedakan tindakan Allah menjadi tiga 

kategori: 1) sesuai dengan alam (secundum naturam), 2) melampaui alam (praeter 

naturam), dan 3) berlawanan dengan kecenderungan alam (contra naturam).45 Dalam 

konteks kategori di atas maka mukjizat termasuk kategori kedua yaitu melampaui alam, 

bukan menentangnya.  Lebih lanjut Aquinas, dalam karya monumentalnya menjelaskan 

bahwa mukjizat merupakan “suatu perbuatan yang melampaui urutan atau hukum kodrati 

yang hanya dapat dilakukan oleh Allah.”46 Ia juga mendefinisikan mukjizat sebagai, ”id 

quod fit praeter ordinem naturae communiter servatum,” artinya sesuatu yang terjadi 

melampaui tatanan alam yang umum dijaga,47 sehingga dapat dikatakan bahwa Allah 

dapat melaksanakan tindakan yang berada di luar kapasitas sebab-sebab alamiah, bukan 

sebagai pelanggaran hukum alam, tetapi sebagai tindakan langsung dari Sang Penyusun 

hukum itu sendiri.48 

Dalam iman dan tradisi Kristen, mukjizat tidak dipahami sekadar sebagai 

keajaiban spektakuler, tetapi sebagai tanda ilahi yang menunjuk kepada Allah dan karya 

keselamatan-Nya atau sebagaimana dinyatakan oleh Ralph Del Colle bahwa mukjizat 

memiliki karakter signum, bukan sekadar fenomena adikodrati khususnya dalam 

Perjanjian Baru.49 Mukjizat terjadi bukan sekedar untuk memberi manfaat praktis tetapi 

untuk mengonfirmasi pernyataan Allah, menyatakan Kerajaan Allah dan untuk 

meneguhkan identitas serta otoritas Yesus Kristus.  

Tindakan Allah merupakan bentuk dari kebebasan dan kedaulatan-Nya sehingga 

dapat dikatakan bahwa mukjizat bukanlah respon otomatis sebagai jawaban terhadap doa 

atau pemenuhan kebutuhan, melainkan tindakan bebas Allah yang diselaraskan dengan 

tujuan pemeliharaan-Nya yang menyeluruh dan besar.50 

 

 
45 Thomas Aquinas, Summa Theologica, I, Q.110, a.4.  
46 Ibid. Q.105, a.7 
47 Thomas Aquinas, Summa Contra Gentiles, III., 101 
48 Ibid., 102 
49 Ralph Del Colle, “Miracles in Christianity,” Theological Studies,(Marquette University), 3–5 
50 Richard Swinburne, Miracles, 23 



160 

 

Konsepsi teologis-apologetis mukjizat 

 Dalam bagian ini penulis menyususn sebuah penjelasan argumentatif untuk 

menunjukkan bahwa mukjizat merupakan tindakan Allah yang menyatakan realitas 

Kerajaan-Nya dalam sejarah manusia dan bukan sekedar fenomena supranatural.51 

 

Pengertian terminologis mukjizat 

 Alkitab menjelaskan mukjizat dengan menggunakan berbagai terminologi untuk 

memperlihatkan kedaulatan, tujuan dan rencana Allah. Dalam bagian ini beberapa 

terminologi dari bahasa Ibrani, dan bahasa Yunani akan dipaparkan untuk menjelaskan 

alasan tentang identitas Allah yang berkuasa dan berdaulat. 

 Dalam konteks Bahasa Ibrani terdapat tiga kata utama yang sering digunakan 

untuk menyebut tentang mukjizat. Pertama, kata אוֹת (’ōt) berarti tanda. Kata ini, dalam 

kisah ketika Musa diberikan tanda kepada Israel dan Firaun (Keluaran 3:12, 4:1–9). 

Dalam bagian  Perjanjian Lama ini, mukjizat digambarkan terutama sebagai tanda 

intervensi Allah dalam sejarah, bukan sekadar peristiwa spektakuler.52 Namun, dalam 

teologi Perjanjian Lama, ’ôt tidak selalu bersifat supranatural, dapat juga berupa 

fenomena biasa namun diberi makna ilahi (misalkan pelangi, Kejadian 9:13). Namun, 

dalam banyak konteks kisah Keluaran, kata ’ôt menunjuk pada campur tangan 

supranatural Allah. Kedua, kata מוֹפֵת (mōpēt) merujuk terhadap karya dahsyat Allah yang 

menimbulkan kegentaran. Kata ini salah satu digunakan ayat Ulangan 6:22, “TUHAN 

membuat tanda-tanda dan mukjizat-mukjizat,.” Istilah ini sering muncul dalam konteks 

tulah Mesir dan menyiratkan tindakan Allah yang menantang kuasa manusia dan dewa-

dewa bangsa lain.53 Kata ini digunakan untuk menunjukkan tindakan Allah yang luar 

biasa, tidak dapat ditiru oleh manusia atau penyihir Mesir (Keluaran 7:9, 11–12). Ketiga, 

לֶּא  Kata ini menonjolkan tindakan ketidakbiasaan atau keajaiban murni dan .(peleʾ) פֶּ

memiliki pengertian keajaiban, sesuatu yang melampaui kapasitas manusia biasa. 54 

Penekanan terhadap ketiga terminologi Ibrani di atas menunjukkan bahwa mukjizat 

merupakan intervensi Allah yang bersifat historis dengan tanda, kedahsyatan dan 

keajaiban.  

 Bahasa Yunani menggunakan tiga terminologi ketika menjelasakn tentang 

mukjizat. Pertama, kata σημεῖον (baca, sēmeion) yang mengandung arti tanda, dan mirip 

dengan kata Ibrani ’ōt. Injil Yohanes sangat menekankan istilah ini, karena mukjizat 

dipahami sebagai penanda identitas Mesias dan manifestasi kemuliaan Allah (Yohanes 

 
51 Wayne Grudem, Systematic Theology (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994), 355 
52 Francis Brown, R. Driver, and Charles Briggs, The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English 

Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson, 1996), 16 
53 Ludwig Koehler dan Walter Baumgartner,  The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old 

Testament (Leiden: Brill, 1994), 556–57  
54 Ernts Jenni and Claus Westermann, Theological Lexicon of the Old Testament (Peabody, MA: 

Hendrickson, 1997), 2:927 



161 

 

2:11).55  Lebih jauh Leon Morris menjelaskan sēmeia merujuk pada mukjizat Yesus 

sebagai tanda petunjuk identitas mesianik-Nya.56 Kedua, τέρας (teras) berarti keajaiban 

yang menimbulkan rasa kagum atau gentar dan hampir selalu dipasangkan dengan 

sēmeion dalam ungkapan “signs and wonders.”57  Arti utama kata teras bukanlah pada 

pesan teologisnya, tetapi pada efek emosional luar biasa yang ditimbulkannya. Ketiga, 

δύναμις (dynamis) berarti kuasa. Dalam konteks teologi Paulus, mukjizat dipahami 

sebagai manifestasi dari kuasa Roh Kudus yang efektif, termasuk dalam karunia-karunia 

rohani (I Korintus 12:10, 28). 58  Penggunaan tiga istilah ini dalam Perjanjian Baru 

menegaskan tentang pemahaman mukjizat yang kaya seperti tanda ilahi, karya yang 

menimbulkan keheranan, dan demonstrasi kuasa Allah. 

  Alkitab menggambarkan mukjizat melalui beragam terminologi dalam bahasa 

Ibrani dan Yunani untuk menegaskan bahwa tindakan ajaib bukanlah sekadar fenomena 

spektakuler, tetapi intervensi historis Allah yang mengungkapkan identitas, rencana, dan 

kedaulatan-Nya. Berbagai terminologi tentang mukjizat yang disebutkan di atas berfungsi 

sebagai tanda ilahi, karya yang membangkitkan kekaguman, serta demonstrasi kuasa 

Allah yang melampaui kapasitas manusia. Dengan demikian, pemahaman Alkitabiah 

tentang mukjizat menampilkan kekayaan dimensi teologis, yang menekankan bahwa 

setiap peristiwa ajaib adalah manifestasi langsung kehadiran dan otoritas Allah dalam 

sejarah manusia. 

 

1. Pandangan para teolog tentang mukjizat 

Perdebatan tentang mukjizat menjadi intens sejak David Hume menyampaikan 

kritiknya yang mempersoalkan tentang kemungkinan terjadinya mukjizat dan kredibilitas. 

Dari masa ke masa, di sepanjang sejarah, para teolog Kristen menunjukkan dan 

menegaskan bahwa mukjizat bukanlah sebuah pelanggaran terhadap hukum alam secara 

irasional tetapi merupakan ekspresi dari kehendak independen dan kedaulatan Allah atas 

ciptaan-Nya. 

 Para teolog sepanjang sejarah dalam memberikan gambaran yang teologis, 

komprehensif dan mendalam tentang bagaimana mukjizat dipahami dan dibela. Karena 

itu, dalam pokok bahasan ini pemikiran para teolog kristen tentang mukjizat ditelaah. 

a. Agustinus (354-430) 

Agustinus berpendapat bahwa mukjizat bukanlah kontradiksi dengan alam, 

merupakan sesuatu yang langka atau jarang terjadi, tetapi tetap berada dalam lingkup 

 
55 Walter Bauer et al., A Greek–English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 

Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 920-21. 
56 Leon Morris, The Gospel According to John, rev. ed. (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1995), 112. 
57 Henry George Liddell and Robert Scott, A Greek–English Lexicon, rev. ed. (Oxford: Clarendon 

Press, 1996), 1584 
58  Lihat penjelasannya dalam karya Gerhard Kittel and Gerhard Friedrich, eds., Theological 

Dictionary of the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1964–1976), 2:622–623; 3:798–829. 



162 

 

kehendak Allah yang menciptakan hukum alam. 59  Dalam pandangannya, mukjizat 

bukanlah pelanggaran terhadap hukum alam, tetapi merupakan pengungkapan khusus 

dari hukum ilahi yang lebih tinggi. Ia juga menjelaskan bahwa seluruh alam semesta 

adalah mukjizat yang berkelanjutan, sedangkan mukjizat adalah peristiwa tertentu  yang 

merupakan bentuk luar biasa dari tindakan ilahi yang sama.60  

 

b. Thomas Aquinas (1225-1274) 

 Dalam Summa Theologiae, Aquinas membagi mukjizat dalam tiga level, 61 

Pertama, sebuah tindakan yang tidak memiliki sebab alami sama sekali. Kedua, sebuah 

tindakan yang memiliki sebab alami tetapi dilakukan dengan cara yang melampaui 

kemampuan alam; dan Ketiga, sebuah tindakan yang biasa tetapi dilakukan lebih cepat 

daripada hukum alam. Bagi Aquinas mukjizat dapat terjadi karena Allah adalah causa 

prima dan pengatur segala causae secundae dan dalam perspektif Aquinas, mukjizat 

dipahami sebagai tindakan Allah yang melampaui keteraturan alam, meskipun demikian 

tidak bertentangan dengan rasionalitas ciptaan-Nya.62  

 

c. John Calvin (1509-1564) 

John Calvin melihat mukjizat sebagai tanda kedaularan Allah, dimana ia 

menekankan aspek teologis, lebih daripada sekedar fenomena adikodrati. Ia melihat 

mukjizat sebagai tanda khusus Allah untuk meneguhkan firman dan keselamatan-Nya 

dengan demikian ia menolak mukjizat sebagai pelanggaran hukum alam, karena 

menurutnya hukum alam sendiri merupakan perintah Allah.63 

 

d. Friederich Schleiermacher (1768-1834) 

 Tak dapat dipungkir sebagai seorang teolog liberal, Schaleiermacher menafsirkan 

mukjizat sebagai sesuatu yang bersifat simbolis dan bukan historis. Ia menolak mukjizat 

dalam pengertian tradisional karena ia memahami agama sebagai rasa ketergantungan 

mutlak kepada Allah dalam tatanan alam. Untuk itu, baginya mukjizat tidak bisa dipahami 

sebagai intervensi Allah di luar hukum alam.64 

 

 

 

 
59 Augustine, City of God, trans. Henry Bettenson (London: Penguin, 2003), 481 
60 Augustine, Tractates on the Gospel of John (Washington, DC: Catholic University of America 

Press, 1988), 540 
61 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, Ia.105.8 
62 Ibid. Ia.105.7. 
63  John Calvin, Institutes of the Christian Religion, trans. Ford Lewis Battles (Louisville: 

Westminster John Knox, 1960), 1.16.1–3. 
64  Lihat penjelasan, Friedrich Schleiermacher, The Christian Faith, ed. H. R. Mackintosh 

(Edinburgh: T&T Clark, 1928), 65–67. 



163 

 

e. Karl Barth (1886-1968) 

Mukjizat, menurut Karl Barth, bukan objek manipulasi manusia atau sains, tetapi 

peristiwa dimana Allah menyatakan diri. Karena itu, mukjizat tidak berdiri sendiri, 

melainkan merupakan bagian integral dari pewahyuan. Barth juga menekankan bahwa 

mukjizat adalah “penyingkapan tindakan Allah yang bebas dan berdaulat dalam 

sejarah,”65 dan lebih tegas lagi ia menyatakan bahwa mukjizat adalah tindakan Allah yang 

bebas dalam sejarah, khususnya dalam diri Yesus Kristus.66 

 

f. C.S. Lewis (1898-1963) 

Argumen Lewis tentang mukjizat menjadi dasar apologetika modern mengenai 

rasionalitas mukjizat. Ia memberikan argumentasi filosofis yang kuat tentang mukjizat 

dengan menegaskan bahwa hukum alam bukanlah kekuatan yang mengikat Allah, tetapi 

pola yang Allah pilih untuk memelihara dunia.67 Ia juga menjelaskan bahwa jika Tuhan 

adalah Sang Pencipta hukum alam, maka ia tidak terikat olehnya, karena dapat dengan 

bebas menggunakan hukum tersebut untuk tujuan pernyataan-Nya. 68  Selanjutnya ia 

menjelaskan bahwa mukjizat merupakan tindakan dari luar sistem alam yang 

menyuntikkan informasi baru ke dalam dunia fisik.69 

 

g. Wolfhart Pannenberg  

Mukjizat dipandang Pannenberg sebagai peristiwa historis yang harus dianalisis 

dalam konteks keseluruhan sejarah penyataan Allah, terutama kebangkitan Yesus.70 Ia 

menolak gagasan bahwa mukjizat adalah anomali ilmiah harus ditolak; sebaliknya, 

peristiwa seperti kebangkitan merupakan kenyataan yang harus dipegang dan dipercayai. 

 

h. Alvin Plantinga 

Plantinga dalam pandangannya berargumen bahwa tidak ada konflik yang terjadi 

antara sains dan mukjizat, karena sains mengamati pola reguler, sementara mukjizat 

merupakan intervensi pribadi Allah.71  baginya, hukum alam adalah deskripsi umum, 

bukan preskripsi mutlak.  

 

 

 

 
65 Karl Barth, Church Dogmatics, vol. IV/3 (Edinburgh: T&T Clark, 1961), 267. 
66 Lihat penjelasan, Karl Barth, Church Dogmatics, vol. I/2 (Edinburgh: T&T Clark, 1956), 179–

182 
67 Baca penjelasan C. S. Lewis, Miracles (New York: HarperOne, 2001), 90–95. 
68 C.S. Lewis, Miracles. 43. 
69 Ibid. 102-05 
70 Baca Wolfhart Pannenberg, Revelation as History (New York: Macmillan, 1968), 125–146 
71 Lihat Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief, 268–280. 



164 

 

i. Craig Keener 

Keener dalam bukunya, Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts, 

halaman 47–88. menjelaskan tentang kesaksian mukjizat di masa lalu dan masa kini.72 Ia 

secara tegas menolak klaim bahwa mukjizat tidak mungkin terjadi atau tidak didukung 

oleh bukti historis. Menurutnya, ribuan laporan kredibel menunjukkan bahwa mukjizat 

adalah bagian dari pengalaman Kristen global. 

 Perdebatan tentang mukjizat yang semakin intens sejak kritik David Hume, 

membangunkan para teolog Kristen di sepanjang sejarah untuk menegaskan bahwa 

mukjizat bukanlah pelanggaran irasional terhadap hukum alam, melainkan ekspresi 

kedaulatan Allah atas ciptaan-Nya. Pemikiran-pemikiran yang beragam dari Agustinus, 

Aquinas, Calvin, Barth, Lewis, hingga para teolog seperti Pannenberg, Plantinga, dan 

Keener menunjukkan bahwa mukjizat dipahami sebagai tindakan ilahi yang koheren 

secara teologis, filosofis, dan historis. Karena itu, dapat disimpulkan bahwa kajian para 

teolog di atas memperlihatkan bahwa mukjizat tetap merupakan bagian integral dari 

pewahyuan dan karya Allah dalam sejarah. 

 

2. Perspektif pro dan kontra 

 Dalam konteks pro dan kontra, para pendukung kedua belah pihak sepakat bahwa 

Allah melakukan mukjizat. Namun yang menjadi persoalannya adalah tentang 

keberlangsungannya. Karena, pertanyaan tentang keberlangsungan mukjizat merupakan 

isu teologis yang terus diperdebatkan dalam tradisi Kristen. Apakah mukjizat hanya 

terbatas pada zaman para rasul, ataukah masih berlangsung hingga kini? Pokok ini 

membahas dan membandingkan lima teori utama yang berkembang: 

a. Cessationism (teori berhentinya mukjizat) 

 Pandangan Cessationism (sesasionis) menekankan bahwa mukjizat, khususnya 

karunia spektakuler seperti bahasa roh, nubuat, dan penyembuhan, berhenti setelah zaman 

para rasul. Salah satu dukungan terhadap pandangan ini muncul dari Warfiled yang 

menyetakan bahwa, “Karunia-karunia Roh yang ajaib merupakan bagian dari mandat 

para Rasul, sebagai agen-agen Allah yang berwenang dalam mendirikan Gereja, dan 

karunia-karunia itu sudah pasti lenyap bersama para Rasul.”73 Hal yang hampir senada 

disampaikan oleh Calvin dengan menyatakan, “Karunia penyembuhan, seperti mukjizat-

mukjizat lainnya, yang Tuhan kehendaki untuk terjadi pada suatu waktu, telah lenyap 

agar pemberitaan Injil menjadi luar biasa selamanya.”74 

 
72 Craig S. Keener, Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts, vol. 1 (Grand Rapids: 

Baker Academic, 2011), 47–88. 
73Benjamin B.  Warfield, Counterfeit Miracles. (New York: Charles Scribner’s Sons, 1918), 6 
74 John Calvin, Institutes of the Christian Religion. Translated by Henry Beveridge. (Peabody: 

Hendrickson, 2008), 924. 



165 

 

 Pandangan ini muncul dan bertumpu pada Ibrani 2:3-4 yang menyatakan bahwa 

Allah meneguhkan kesaksian dan pemberitaan injil rasuli dengan tanda-tanda dan 

mukjizat-mukjizat dan I Korintus 13:8-10 yang ditafsirkan sebagai penyelesaian kanon 

Alkitab serta pernyataan teologis yang menunjukkan bahwa mukjizat merupakan tanda 

kerasulan. Pada dasarnya pandangan ini memiliki kelebihan: Pertama, menjaga otoritas 

Kitab Suci. Ini menunjukkan penekanan bahwa Alkitab telah selesai (closed canon) dan 

karunia spektakuler tidak lagi diperlukan untuk meneguhkan wahyu baru. Kedua, 

mencegah penyalahgunaan karunia. Ini merupakan upaya untuk melindungi gereja dari 

fenomena palsu, manipulatif, atau emosional berlebihan  dan Ketiga, menekankan pusat 

Injil, bukan pengalaman, berfokus pada doktrin, bukan ekstasi atau fenomena spiritual. 

 Menurut Kelebogile T. Resane sebagaimana dinyatakan dalam abstraksi 

artikelnya menjelaskan bahwa terdapat empat aliran utama sesasionis.75 Pertama, kaum 

sesasionis penuh sepenuhnya anti-mukjizat. Kedua, kaum sesasionis konsentris percaya 

pada penghentian total karisma dan mukjizat dalam Kekristenan arus utama dan wilayah-

wilayah yang telah dievangelisasi. Namun, mukjizat dapat terwujud di wilayah-wilayah 

yang belum dievangelisasi sebagai bantuan bagi upaya-upaya misionaris. Ketiga, kaum 

sesasionis klasik yang manifestasi karismatiknya berfungsi sebagai landasan peluncuran 

untuk evangelisasi dan penegasan wahyu Allah. Terakhir, kaum sesasionis konsisten 

melangkah lebih jauh dengan menyatakan bahwa meskipun karunia-karunia mukjizat 

ditujukan untuk pendirian gereja pada abad ke-1, para rasul dan nabi juga berhenti. 

 Meskipun pandangan ini memiliki kelebihan tetapi terlihat juga dengan jelas 

kekurangan yang ada yaitu, Pertama, tidak ada teks eksplisit bahwa karunia telah 

berhenti. Kritik utama terhadap pandangan ini adalah bahwa, Alkitab tidak pernah berkata 

mukjizat berhenti setelah rasul mati. Kedua, bertentangan dengan kesaksian sejarah 

gereja awal, pengalaman pentakosta dan kharismatik sekarang ini. Banyak bapa gereja 

awal seperti Justin Martyr, Irenaeus, Tertullian menulis bahwa karunia masih aktif dan 

sangat banyak kesaksian dan fakta yang menunjukkan bahwa mukjizat masih terjadi 

sekarang ini. Ketiga, sering berpotensi meremehkan karya Roh Kudus kontemporer. 

Keempat, asumsi bahwa para rasullah yang melakukan mukjizat. Asumsi ini 

memunculkan persoalan yang mendasar dan tidak dipahami oleh Warfield dan Calvin 

adalah bukan para rasul yang membuat mukjizat tetapi Allahlah yang melakukannya dan 

memakai para rasul sebagai alat-Nya. 

 

b. Continuationism (teori kesinambungan mukjizat) 

Kaum Continuationism (Kontinuasi) berpendapat bahwa karunia rohani dan 

mukjizat tetap aktif dalam gereja masa kini. Alkitab menunjukkan bahwa karunia-karunia 

 
75 Kelebogile T. Resane, “Cessationism and continuationism: Pentecostal trinitarianism balances 

the tension,” Verbum et Ecclesia,  Vol 43 (1),  a2669. https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2669  



166 

 

rohani dan tanda-tanda mukjizat adalah bagian dari cara Roh bekerja sepanjang masa; 

tidak ada perintah Alkitab yang menyatakan karunia tersebut harus berhenti sebelum 

kedatangan Kristus. Perlu dimengerti bahwa era gereja merupakan era Roh Kudus. 

Pandangan ini mendapatkan pijakan pada Yohanes 14:12, dalam frasa “Kamu 

akan melakukan pekerjaan-pekerjaan yang lebih besar,” Kisah Para Rasul 2:17–18, yang 

membahas tentang pencurahan Roh di akhir zaman. Dan I Korintus 14, dimana dengan 

jelas menginstruksikan secara detail penggunaan nubuat dan bahasa roh dan ini tidak 

menunjukkan bahwa karunia sementara.  

Jack Deere, seorang mantan Sesasionis, dalam kesaksiannya menulis bahwa, 

Alkitab tidak menyatakan bahwa karunia-karunia Roh Kudus yang ajaib akan berhenti 

sebelum kedatangan Kristus kembali dan mengajarkan hal yang sebaliknya berarti 

melampaui Kitab Suci.76 Wayne Grudem menguatkan pemahaman keberlangsungan ini 

dengan menyatakan bahwa, nubuat dalam Perjanjian Baru tidak boleh dipandang rendah, 

melainkan diuji. Nubuat adalah karunia yang berkelanjutan yang dimaksudkan untuk 

membangun gereja sampai Tuhan datang kembali.77 

Teori kesinambungan mukjizat ini menujukkan kelebihan dalam beberapa hal: 

Pertama,  konsisten dengan pola kitab Kisah Para Rasul dan surat-surat Paulus. Dalam 

Alkitab tidak ada perintah yang menyatakan mukjizat dan karunia-karunia manifestasi  

Roh Kudus berhenti; justru diperintahkan untuk mengusahakan karunia-karunia itu (I 

Korintus 14:1). Kedua, banyak kesaksian sejarah dan kontemporer tentang mukjizat. 

Dari gereja purba hingga kebangunan rohani modern. Ketiga, mengakui kedaulatan Roh 

Kudus yang bebas bekerja kapan pun. 

Adapaun kekurangan dari teori ini yang perlu diwaspadai, Pertama, risiko 

fenomena palsu atau manipulatif karena terdapat beberapa gerakan ekstrem menciptakan 

penyimpangan doktrinal. Kedua, karunia sering menggantikan Firman. Pengawasan 

terd\hadap penggunaan karuni-karunia Roh penting untuk digalakkan karena jika tidak 

diawasi, karunia-karunia roh dan mukjizat bisa menggantikan pentingnya kebenaran 

Alkitab. 

 

c. Open but cautious (teori terbuka tapi hati-hati)  

Posisi teori ini dapat dikatakan bersifat moderat dan mencoba keseimbangan, tapi 

sayangnya sering dituduh abu-abu karena tidak punya landasan tegas. Teori ini 

berpandangan bahwa mukjizat mungkin terjadi, tetapi perlu diuji dengan hati-hati. John 

Stott mengakui bahwa Roh Kudus masih dapat bekerja secara luar biasa, tetapi 

 
76 Jack Deere, Surprised by the Power of the Spirit (Grand Rapids: Zondervan, 1993), 45. 
77 Wayne Grudem. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. (Grand Rapids: 

Zondervan, 1994), 1040 



167 

 

menekankan perlunya fokus pada Firman.78 Ia berupaya menjaga kesimbangan dan juga 

memberi peringatan dengan menyatakan supaya orang percaya tidak boleh meremehkan 

atau melebih-lebihkan hal-hal yang luar biasa. Perhatian utama kita seharusnya bukan 

pada karunia-karunia Roh yang luar biasa, melainkan pada buah Roh.79 Pada prinsip 

pandagan ini mengingatkan orang percaya dengan menegaskan bahwa mukjizat tidak 

boleh menggantikan Injil sebagai pusat iman, Klaim mukjizat harus diuji (I Yohanes 4:1) 

dan fokus utama adalah buah Roh, bukan manifestasi spektakuler dari karunia-karunia 

Roh Kudus. 

Pandangan ini dapat dikatakan mempunyai kelebihan sebagai berikut, Pertama, 

posisi seimbang dimana teori ini tidak menutup diri terhadap mukjizat, tetapi tetap kritis 

dan menguji roh. Kedua, menghargai Firman dan pengalaman, dimana hal ini membuka 

ruang bagi Roh Kudus tanpa kehilangan kendali doktrinal dan terakhir, cocok bagi 

banyak gereja Injili yang moderat. Sedangkan kelemahan dari teori ini terlihat pada: 

Pertama, kurang konsisten secara teologis karena kadangkala menolak praktik 

karismatik tetapi percaya kemungkinan keberadaannya. Kedua, rawan stagnasi dimana 

gereja tetap pasif dan tidak mempraktikkan karunia meski mengaku percaya karunia 

masih ada. 

Adapun landasan Alkitabiah bagi teori ini I Tesalonika 5:19–21, “Jangan 

padamkan Roh... uji segala sesuatu,” dan I Yohanes 4:1, “Ujilah roh-roh itu” dengan 

nasihat teologi yang bersifat pastoral adalah untuk menjaga keseimbangan antara berhati-

hati dan taat kepada Roh. 

 

d. Sakramental (teori sakramen) 

Pandangan ini memang menawarkan pemahaman teologis kaya, tetapi sering 

dipandang terlalu bersifat institusional. Dalam tradisi Katolik dan Ortodoks, mukjizat 

dipahami dalam kerangka sakramental. Aquinas membedakan antara mukjizat sebagai 

intervensi ad extra dan mukjizat yang melekat dalam sakramen seperti Perjamuan 

Kudus.80  Ia juga menulis tentang mukjizat dalam Perjamuan Kudus dengan berkata, 

kebenaran roti dan anggur tetap ada, tetapi dengan kuasa Allah substansinya diubah 

menjadi Tubuh dan Darah Kristus; dan ini melampaui setiap mukjizat.81 

Pandangan ini menjadikan bagian-bagian Alkitab berikut ini menjadi dasar, 

Yohanes 6:51–56, transubstansiasi dipahami sebagai mukjizat sakramental, Yakobus 

5:14–15 yang menjelaskan tentang pengurapan orang sakit dengan minyak serta teologi 

Aquinas tentang mukjizat sebagai Opera Dei yang melampaui hukum alam. Hal ini juga 

 
78 Stott, John. Baptism and Fullness: The Work of the Holy Spirit Today, (Downers Grove: IVP, 

2007), 45. 
79 Ibid. 47 
80 Thomas Aquinas. Summa Theologica. Translated by Fathers of the English Dominican Province, 

(New York: Benziger Bros., 1947), III, Q.76, a.8 
81 Ibid. III, Q.75, a.4 



168 

 

yang memperlihatkan pemahamn Katolik, dengan menunjukkan bahwa setiap perayaan 

Ekaristi adalah mujizat, meski tidak spektakuler secara empiris. 

Kelebihan dari teori ini terdiri dari, Pertama, melihat mukjizat secara holistik, 

tidak hanya sebagai fenomena spektakuler, tetapi juga kehadiran ilahi dalam sakramen 

Kedua, tradisi historis yang kuat terlihat dari banyak mukjizat pada abad-abad awal 

dicatat dalam tradisi gereja. Ketiga, menekankan kesucian, liturgi, dan misteri dimana 

karunia-karunia rohani dipahami dalam konteks gereja, bukan individualisme. 

Sebaliknya, kelemahan dari teori ini, Pertama, rawan kepercayaan berlebihan pada relik 

dan santo. Hal ini dianggap tidak Alkitabiah oleh sebagian Protestan. Kedua, bukti 

mukjizat sering bersifat devosional, bukan kritis-historis. 

 

e. Teori providensial (teori pemeliharaan) 

 Pandangan ini merupakan sebuah bentuk refleksi teologis di satu sasi menolak 

intervensi ad-hoc, sementara di sisi lain menegaskan keterbatasan pengetahuan manusia. 

Pandangan ini terlihat dalam penolakan Maurice Wiles terhadap gagasan mukjizat 

sebagai intervensi ad-hoc Allah dalam hukum alam, sebab hal itu menimbulkan problem 

teodise dengan pertanyaan mendasarnya, mengapa Allah melakukan intervensi kecil 

namun tidak menghentikan penderitaan besar? 82  Tetapi, sebaliknya ia menekankan 

pemahaman mukjizat sebagai simbol iman dan bukan pelanggaran hukum alam, tetapi 

pengalaman manusia akan karya Allah dalam sejarah. Pandangan ini juga sejalan dengan 

interpretasi Augustinus yang menyatakan bahwa mukjizat hanya keluarbiasaan dari 

perspektif manusia, tetapi tetap bagian dari kehendak Allah.83 

 Dasar Alkitab dan teologis pandangan ini bersumber pada Mazmur 104, yang 

menjelaskan tentang pemeliharaan Allah dipahami sebagai keajaiban dalam ciptaan, 

Kisah para Rasul 17:28 dengan pernyataan “Di dalam Dia kita hidup, bergerak, dan ada,” 

serta pemahaman teologis yang menyatakan mukjizat sebagai bentuk khusus dari 

providensia Allah, bukan interupsi. 

 Kelebihan dari pandangan ini, Pertama, penjelasan rasional namun tetap teologis 

dengan menekankan bahwa Allah bekerja melalui hukum alam, bukan melawan hukum 

alam. Kedua, menghindari sensasionalisme karismatik. Pandangan ini membantu 

memahami keajaiban sehari-hari dalam terang iman. Ketiga, dapat diterima oleh orang-

oran percaya yang rasional dan modern. Sebaliknya kekurangan mendasar dari 

pendangan ini terlihat karena berpotensi menolak mukjizat supranatural dan pada sisi 

ekstrem, mukjizat ditolak total, serta dapat melemahkan tradisi Alkitab yang jelas 

mencatat peristiwa supranatural. 

 
82 Lihat penejelasan, Maurice Wiles, God’s Action in the World (London: SCM Press, 1986), 48–

55 
83 Augustine, The City of God. 379 



169 

 

 Kelima teori di atas memandang mukjizat melalui lensa yang berbeda, tetapi 

semuanya berangkat dari keyakinan fundamental bahwa Allah berkuasa dan aktif dalam 

dunia. Perbedaan utamanya terletak pada cara, ruang lingkup, dan fungsi intervensi ilahi 

dalam sejarah setelah zaman Alkitab. Dengan memahami pro-kontra dan landasan 

Alkitabiah masing-masing pendekatan, gereja dapat membentuk sikap yang bijaksana, 

tidak ekstrem, dan setia kepada kesaksian Kitab Suci serta karya Roh Kudus yang hidup. 

 

3. Argumentasi teologis-apologetis tentang mukjizat 

 Argumentasi teologis perlu dilakukan sebagai bentuk upaya yang sistematis  

untuk menjelaskan dan mempertahankan keyakinan iman melalui argumen yang logis 

dan kritis berdasarkan teologi, filsafat dan Alkitabiah sehingga dapat 

dipertanggungjawabkan secara intelektual dan Teologis. 

a. Mujizat dalam Alkitab  

 Alkitab dalam banyak bagian seringkali menyebutkan tentang mukjizat. Dalam 

Perjanjian Lama mukjizat seringkali disebut sebagai tanda dan keajaiban (ʾōtôt ûmôptîm), 

seperti dinyatakan dalam Ulangan 6:22 dan Nehemia 9:10. Gerhard von Rad menegaskan 

bahwa mukjizat Perjanjian Lama “selalu berkaitan dengan tindakan penyelamatan Allah 

bagi umat-Nya,” bukan untuk menunjukkan kekuatan magis. 84  Pemakaian kata ini 

bertujuan untuk meneguhkan perjanjian Allah dan menyatakan kemuliaan-Nya (Keluaran 

7:3; Mazmur 77:14) dan bukan hanya sekedar menunjukkan kuasa. Hal ini, terlihat lebih 

jelas dalam contoh-contoh berikut ini:  

• Pembebasan Israel dari Mesir (Keluaran 7–14) yang menjadi simbol yang sangat 

jelas tentang mukjizat keselamatan. 

• Pemeliharaan Allah di padang gurun (Keluaran 16; Bilangan 11). 

• Mukjizat yang dilakukan oleh Elia dan Elisa (I Raja-Raja 17 - 2 Raja 6) yang 

menandai kehadiran Roh Allah dan pekerjaan-Nya dalam sejarah Israel. 

 

Perjanjian Baru mendeskripsikan mukjizat Allah dengan menggunakan tiga istilah 

utama yaitu δύναμις (dynamis) yang berarti  kuasa (Matius 11:20; Kisah Para Rasul 

19:11)., σημεῖον (sēmeion) yang berarti tanda (Yohanes 2:11; 20:30) serta τέρας (teras) 

yang memiliki arti keajaiban atau hal menakjubkan (Kisah Para Rasul 2:22). Ketiga 

istilah utama ini dalam Perjanjian Baru untuk menyatakan dan menegaskan tiga hal 

penting yaitu, Pertama, mukjizat berasal dari Allah, Kedua, mukjizat berfungsi sebagai 

tanda pernyataan Mesias dan Ketiga, mukjizat bertujuan untuk meneguhkan kesaksian 

para rasul. Dalam konteks pelayanan Yesus, Ia menjelaskan bahwa mukjizat sebagai 

tanda yang menunjukkan Kerajaan Allah sudah datang (Matius 12:28; Lukas 11:20). 

 
84 Gerhard von Rad, Old Testament Theology, vol. 1 (New York: Harper & Row, 1962), 108 



170 

 

 Dengan demikian Alkitab baik, Perjanjian Lama maupun Perjanjian Baru 

menegaskan bahwa mukjizat bukanlah sekedar demonstrasi kuasa Allah, tetapi 

merupakan tindakan Allah yang dalam menyingkapkan keselamatan, kehadiran, dan 

otoritas-Nya. Dalam Perjanjian Lama mukjizat dipahami sebagai tanda penyelamatan dan 

penggenapan perjanjian, sedangkan dalam Perjanjian Baru mukjizat dipahami sebagai 

peneguhan identitas Yesus Kristus, Sang Mesias serta kesaksian para rasul. Ini berarti 

bahwa, seluruh kesaksian Alkitab menunjukkan bahwa mukjizat selalu diarahkan kepada 

penyataan Allah dan realitas Kerajaan-Nya yang hadir dalam sejarah manusia. 

 

b. Fungsi dan tujuan teologis mukjizat 

Pemahaman tentang mukjizat dalam teologi Kristen tidak hanya berkaitan dengan 

peristiwa supranatural, tetapi juga dengan fungsi dan tujuan teologis yang 

memperlihatkan bagaimana Allah bekerja, menyatakan diri, dan meneguhkan karya 

keselamatan-Nya dalam sejarah. Terdapat lima tujuan dan fungsi utama dari mukjizat 

yaitu revelatoris, soteriologis, apologetis, didaktis, dan eskatologis yang menunjukkan 

bahwa mukjizat memiliki makna yang jauh lebih dalam daripada sekadar fenomena 

adikodrati, melainkan bagian integral dari cara Allah merealisasikan rencana-Nya bagi 

dunia. 

 Revelatoris (penyataan). Tujuan dan fungsi pertama dari mukjizat adalah 

menyatakan siapa Allah dan karakter-Nya (Yohanes 2:11). Mukjizat merupakan medium 

penyataan karena melalui peristiwa supranatural Allah menyingkapkan identitas dan 

karakter-Nya secara jelas, sebagaimana terlihat dalam tindakan Yesus yang 

memanifestasikan kemuliaan Ilahi. Mukjizat bukan sekadar intervensi adikodrati, tetapi 

wahana komunikasi teologis yang memperkenalkan siapa Allah itu, karena melalui 

mukjizat, umat memahami bahwa Allah adalah pribadi yang hadir, berkuasa, dan layak 

dipercayai sepenuhnya.85 

 Soteriologis (keselamatan). Pernyataan mukjizat menunjuk kepada karya 

penyelamatan Allah (Yohanes 11:25–26). Mukjizat menjadi saksi bahwa Kristus 

berkuasa membarui, memulihkan, dan memberi hidup kekal bagi yang percaya. 86 

Mukjizat menunjuk kepada realitas karya keselamatan Allah, terutama dalam tindakan 

Yesus yang menyatakan diri sebagai sumber hidup dan kebangkitan. Tanda-tanda yang 

dikerjakan Yesus tersebut menegaskan bahwa keselamatan bukan konsep abstrak, tetapi 

karya konkrit Allah yang dialami oleh umat manusia.  

 Apologetis (pembelaan iman). Alkitab menjelaskan bahwa tujuan mukjizat 

meneguhkan keabsahan pewartaan Injil (Kisah Para Rasul 14:3). Karena itu, mukjizat 

menjadi bukti eksternal bahwa Injil bukan sekadar klaim manusia, tetapi kabar yang 

 
85 Raymond E. Brown, The Gospel According to John I–XII (New Haven: Yale University Press, 

1966), 113. 
86 Andreas J. Köstenberger, John (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 338 



171 

 

berasal dari Allah sendiri.87 Dalam perspektif apologetis, mukjizat berfungsi sebagai 

pengesahan Ilahi atas pewartaan Injil, meneguhkan bahwa berita yang dibawa para rasul 

memiliki otoritas dari Allah. Melalui tanda-tanda tersebut, Allah memberikan legitimasi 

terhadap misi Injil di tengah-tengah  dunia ini.  

 Pedagogis (pengajaran). Peristiwa mukjizat merupakan demonstrasi ilahi yang 

mengandung pesan moral dan teologis (Markus 2:10–12). Mukjizat memiliki tujuan dan 

fungsi yang bersifat pedagogis atau didaktif karena di dalamnya terkandung makna moral 

dan teologis yang mengajar manusia mengenal kehendak Allah. Tindakan Yesus 

menyembuhkan atau mengampuni, misalnya, mengungkapkan bahwa otoritas-Nya 

mencakup kehidupan fisik dan spiritual manusia. Dengan demikian, mukjizat menjadi 

sarana pengajaran yang menegaskan kebenaran dan otoritas Kristus dalam rupa tindakan 

nyata.88 

 Eschatologis (akhir zaman). Mukjizat merupakan tanda yangmenunjukkan 

hadirnya Kerajaan Allah yang akan datang (Matius 12:28; Wahyu 21:1–5). Mukjizat juga 

bertujuan dan berfungsi secara eskatologis karena menunjukkan kehadiran awal dari 

Kerajaan Allah yang kelak akan diwujudkan sepenuhnya. Tanda-tanda tersebut memberi 

isyarat bahwa Allah sedang memulai pemulihan dunia dan akan menyempurnakannya 

pada penciptaan baru. Karena itu, mukjizat menjadi jendela yang memungkinkan umat 

melihat realitas masa depan Allah yang sedang memasuki sejarah.89 

 

Respon teologis  

 Keyakinan tentang mukjizat masih berlangsung hingga masa sekarang ini 

memiliki dasar yang kuat dalam Alkitab, teologi, sejarah gereja, dan pembelaan iman 

Kristen. Perlu dimengerti bahwa mukjizat tidak hanya merupakan peristiwa masa lalu, 

melainkan bagian integral dari cara Allah menyatakan diri-Nya kepada dunia sepanjang 

sejarah penebusan dan dalam rencana keselamatan-Nya.  

Pembahasan tentang mukjizat dapat diklasifikasikan dalam tiga kategori besar: 

Pertama, intervensi Ilahi, merupakan teori klasik yang menjelaskan mukjizat sebagai 

pelanggaran hukum alam yang dilakukan oleh Allah. Kedua, naturalistik, atau sering 

disebut teori proses yang menunjukkan mukjizat sebagai bagian dari dinamika alam 

ciptaan dan Ketiga, simbolik antropologis, dimana mukjizat dilihat sebagai ekspresi dari 

makna spiritual dan moral. 

 Beckwith menjelaskan ketiga kategori di atas terus menciptakan ketegangan besar 

antara iman, rasionalitas dan sain yang terus berkembang dalam konteks teologi 

 
87 F. F. Bruce, The Book of the Acts (Grand Rapids: Eerdmans, 1988), 276. 
88 R. T. France, The Gospel of Mark (Grand Rapids: Eerdmans, 2002), 138 
89 George Eldon Ladd, The Presence of the Future (Grand Rapids: Eerdmans, 1974), 150. 



172 

 

kontemporer.90 Dalam konteks teologi Kristen perlu dilakukan upaya menyusun sebuah 

penjelasan untuk menyikapi persoalan-persoalan tentang mukjizat yang sedang 

berkembang dan meluas. Epperson dalam resensi terhadap buku, Divine Action and 

Modern Science karya Nicholas Sanders menyimpulkan bahwa, tindakan Ilahi harus 

dianggap sebagai tindakan terhadap dan di dalam alam. Dengan demikian, tindakan Ilahi 

merupakan bagian dari alam. Karena itu, mekanisme penggambaran tindakan tersebut, 

dalam beberapa hal, berkorelasi dengan mekanisme penggambaran alam itu sendiri.91  

 Keberlangsungan mukjizat merupakan hal keniscayaan karena menjadi bagian 

integral dari cara Allah menyatakan diri-Nya kepada dunia ini. Dalam tulisan ini 

menjelaskan tentang respon teologis-apologetis tentang keberlangsungan mukjizat. 

 Pola historis mukjizat dalam Alkitab bersifat konsisten dan tidak terbatas 

pada satu era. Alkitab menunjukkan rentang waktu mukjizat yang luas secara historis 

terlihat sebelum Taurat (Kejadian 18:10–14), jaman nabi-nabi (I Raja-Raja 18:36–39), 

dalam pelayanan Yesus (Matius 11:4–5), dalam pelayanan para rasul (Kisah Para Rasul 

3:6–8), dan dalam praktik jemaat (Yakobus 5:14–16). Pola historis ini menunjukkan 

kesinambungan karya supranatural Allah sepanjang sejarah, bukan hanya dalam masa 

rasuli. Konsekuensi logisnya, tidak ada dasar tekstual bahwa mukjizat berhenti dalam 

zaman tertentu. 92  Alkitab menggambarkan mukjizat sebagai bagian organik dari 

pekerjaan Allah yang hidup, bukan fenomena yang terikat pada satu periode. 

 Natur Kerajaan Allah dan karunia Roh mengandaikan keberlanjutan 

mukjizat. Yesus menyatakan bahwa mukjizat menunjukkan kehadiran Kerajaan Allah 

(Matius 12:28) yang masih bekerja dalam keadaan already but not yet, tanda-tandanya 

masih tetap relevan. Alkitab menjelaskan bahwa Roh Kudus memberikan karunia 

mukjizat dan kesembuhan (I Korintus 12:7–10), dan jemaat didorong untuk mengejar 

karunia-karunia itu (I Korintus 14:1). Perintah Alkitab tidak memiliki batas waktu dan 

diberikan kepada gereja keseluruhan, bukan hanya generasi rasuli.93 Selain itu, nubuatan 

Yoel yang dikutip Petrus (Kisah Para Rasul 2:17–18) menegaskan tentang manifestasi 

supranatural Roh Kudus ditetapkan untuk seluruh jaman gereja. 

 Realitas mukjizat tidak dapat dibatalkan. Argumen Hume tentang mukjizat 

sebagai pelanggaran hukum alam dan bahwa kesaksian manusia tidak dapat 

membuktikannya bertentangan dengan kesaksian Alkitab yang mengajarkan bahwa Allah 

berdaulat atas alam ciptaan (Mazmur 104) dan tidak dibatasi oleh hukum alam. Begitu 

juga, kesaksian para saksi mata Perjanjian Baru yang mempertaruhkan hidup mereka 

 
90 Francis J. Beckwith, Theism, Miracles, and The Modern Mind, (New York: Rouledge, 2004), 

189-95  
91 Michael Epperson, "Resensi Buku: Nicholas Saunders, Aksi Ilahi dan Sains Modern". dalam 

Jurnal Agama. 84 No. 4 (Oktober 2004): 648–649  
92 F. F. Bruce, The Canon of Scripture (Downers Grove: InterVarsity Press, 1988), 47 
93 Lihat, Gordon D. Fee, God’s Empowering Presence (Peabody: Hendrickson, 1994), 170–180 



173 

 

(Kisah Para Rasul 4:18–20) menghasilakn bobot historis yang kuat dan sulit disangkal 

secara rasional. 

 Kesaksian gereja mula-mula dan kontemporer mengonfirmasi mukjizat 

pasca-rasuli. Secara historis, pola mukjizat berlangsung secara berkelanjutan dalam 

gereja mula-mula. Generasi kedua dan ketiga gerja mula-mula secara eksplisit mencatat 

mukjizat tetap terjadi setelah para rasul wafat dan kesaksian jaman sekarang yang sangat 

banyak mencatat berbagai peristiwa mukjizat yang terjadi. 

 Peristiwa mukjizat masih relevan bagi gereja masa kini. Gereja masih tetap 

setia menjalankan misi keselamatan dan dunia ini masih membutuhkan pemberitaan Injil, 

maka tujuan dan fungsi mukjizat tetaplah penting. Mukjizat tidak hanya meneguhkan 

iman, tetapi juga membuka pintu bagi pemberitaan Injil yang intensif dan progresif, 

sebagaimana diceritakan dalam Kisah Para Rasul. Jadi dapat dikatakan bahwa, selama 

karya Kerajaan Allah masih berlangsung, tindakan supranatural Allah pun tetap memiliki 

tempat dalam kehidupan gereja. 

 

Impikasi teologis  

Disajikan secara deskriptif dan diskusi antara hasil dan teori dapat menunjukkan 

aspek kebaharuan. Pemahaman yang kuat tentang doktrin mukjizat sangat menentukan 

struktur teologi Kristen begitu juga dengan kedalaman dan ketepatan memahami doktrin 

mukjizat memiliki implikasi teologis yang sangat luas dan penting. 

Penegasan natur transenden dan imanen Allah. Pemahaman yang benar 

tentang mukjizat meneguhkan bahwa Allah sekaligus transenden dan imanen. Mukjizat 

memperlihatkan bahwa tindakan Allah tidak dibatasi oleh mekanisme ciptaan, karena 

Allah bukan hanya arsitek dunia ini, tetapi pengelola dan pengatur aktif yang bebas 

bertindak di dalam kehidupan manusia. 

Validasi atas otoritas kanon dan penyataan khusus. Tanpa pemahaman 

tentang ajaran mukjizat, inspirasi dan otoritas Kitab Suci akan kehilangan basis historis-

teologisnya. Alkitab menunjukkan bahwa mukjizat tidak berdiri sendiri melainkan selalu 

terkait dengan penyataan firman. Mukjizat meneguhkan otoritas para nabi dan rasul serta 

autentisitas wahyu yang mereka sampaikan. 

Kristologi yang kokoh. Yesus sebagai Mesias dan Anak Allah dibuktikan 

melalui tanda-tanda mukjizat (Yohanes 20:30-31). Mukjizat Yesus, terutama 

kesembuhan, eksorsisme, kuasa atas alam, dan kebangkitan-Nya, merupakan tanda 

identitas Mesianis dan Ilahi serta sebagai tindakan simbolis Kerajaan Allah yang hadir 

dalam diri-Nya. Ajaran tentang mukjizat menjaga pusat keunikan Kristus dalam teologi 

dan iman Kristen. Karena itu, mengabaikan mukjizat, akan mereduksi keunikan Kristus 

sebagai Anak Allah, Sang Logos yang berinkarnasi. 

Hubungan sains, providensi, dan intervensi Ilahi.  Mukjizat merupakan dasar 

pemahaman bahwa providensi Allah mencakup cara-cara pemeliharaan yang biasa 



174 

 

(ordinary providence) dan luar biasa (extraordinary providence). Pemahaman yang kuat 

tentang mukjizat memungkinkan hubungan harmonis antara iman dan sains, karena Allah 

mampu bertindak tanpa meniadakan konsistensi alamiah. 

Penguatan pengharapan eskatologis dan kehidupan gereja. Tak dapat 

dinaifkan mukjizat memperkuat liturgi doa, misi gereja, dan visi pengharapan umat 

percaya akan ciptaan baru. Mukjizat dalam Alkitab menunjuk pada pemulihan ciptaan 

dan janji eskatologis Allah, yang menjadi tanda awal dunia baru yang akan datang dan 

juga perubahan tubuh dalam Kerajaan Allah. 

Berdasarkan implikasi di atas menghasilakn aspek kebaruan terutama dalam cara 

melihat mukjizat bukan sekadar fenomena adikodrati, tetapi sebagai paradigma teologis 

yang menyatukan natur Allah, otoritas wahyu, Kristologi, relasi sains–teologi, dan 

eskatologi. Kebaruannya terletak pada pendekatan induktif yang bersifat integratif 

dengan menempatkan mukjizat sebagai struktur penyataan Allah yang koheren, bukan  

terisolasi dalam teologi. Perspektif ini juga menawarkan sintesis baru antara 

pemeliharaan (providensi) dan hukum alam dengan memanfaatkan dialog mutakhir 

antara filsafat sains dan teologi. Dengan demikian, doktrin mukjizat menghasilkan 

kerangka teologis yang lebih holistik, relevan bagi teologi kontemporer, dan mampu 

menjawab tantangan naturalisme modern. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa mukjizat dalam teologi Kristen bukan sekadar 

fenomena supranatural yang melampaui hukum alam, melainkan tindakan Allah yang 

menyatakan kehendak, karakter, dan rencana keselamatan-Nya dalam sejarah, yang 

berfungsi secara revelatoris, soteriologis, apologetis, pedagogis, dan eskatologis. Melalui 

kajian biblis, teologis, filosofis, dan historis, ditunjukkan bahwa mukjizat merupakan 

bagian integral dari penyataan Allah yang berkesinambungan, relevan sepanjang sejarah 

gereja, dan tetap berlangsung hingga kini. Kritik skeptis modern, khususnya dari David 

Hume, dinilai tidak memadai secara logis dan historis dalam kerangka teisme yang 

mengakui Allah sebagai Pencipta dan Penguasa alam. Dengan demikian, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa konsep mukjizat dapat dipertanggungjawabkan secara rasional, 

biblis, dan teologis, serta memberikan dasar apologetis yang kuat bagi iman Kristen di 

tengah tantangan pemikiran modern. 

 

RUJUKAN 

Augustine, The City of God, Alih Bahasa: Henry Bettenson. London: Penguin 

Classics, 2003 

  Augustine, Tractates on the Gospel of John. Washington, DC: Catholic University 

of America Press, 1988 



175 

 

Aquinas. Thomas, Summa Theologica. Translated by Fathers of the English 

Dominican Province. New York: Benziger Bros., 1947 

Barth, Karl. Church Dogmatics, vol. IV/3. Edinburgh: T&T Clark, 1961. 

_________, Church Dogmatics, vol. I/2. Edinburgh: T&T Clark, 1956. 

Bauer, Walter. et al., A Greek–English Lexicon of the New Testament and Other 

Early Christian Literature, 3rd ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000. 

Beckwith, Francis J.  Theism, Miracles, and The Modern Mind, New York: 

Rouledge, 2004. 

Berkhof, Louis. Systematic Theology. Grand Rapids: Eerdmans, 1996 

Brown, Francis R. Driver, and Charles Briggs, The Brown-Driver-Briggs Hebrew 

and English Lexicon. Peabody, MA: Hendrickson, 1996 

Brown, Raymond E.  The Gospel According to John I–XII. New Haven: Yale 

University Press, 1966. 

Bruce, F. F.  The Book of the Acts (Grand Rapids: Eerdmans, 1988), 276. 

__________ The Canon of Scripture. Downers Grove: InterVarsity Press, 1988. 

  Bultmann, Rudolf.  Theology of the New Testament, vol. 1. New York: Scribner’s, 

1951  

Calvin, John.  Institutes of the Christian Religion. Translated by Henry Beveridge. 

Peabody: Hendrickson, 2008), 924. 

__________,  Institutes of the Christian Religion, trans. Ford Lewis Battles 

(Louisville: Westminster John Knox, 1960 

Carson, Ken.  Bible Study Methods. Eugene: Grace Institute for Biblical 

Leadership, 2009 

Craig, William Lane.  Reasonable Faith. Wheaton: Crossway, 2008 

Danker, Frederick.  A Greek-English Lexicon of the NT and Other Early Christian 

Literature, 3rd ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000. 

Deere, Jack Surprised by the Power of the Spirit. Grand Rapids: Zondervan, 1993. 

Del Colle,  Ralph. “Miracles in Christianity,” Theological Studies, Marquette 

University. 

Earman, John.  Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles. Oxford: 

Oxford University Press, 2000 

Epperson, Michael. "Resensi Buku: Nicholas Saunders, Aksi Ilahi dan Sains 

Modern". dalam Jurnal Agama. 84(4) Oktober 2004.  

Fee, Gordon D. God’s Empowering Presence. Peabody: Hendrickson, 1994.  

  France, R. T. The Gospel of Mark. Grand Rapids: Eerdmans, 2002 

  Geisler, Norman L. Miracles and the Modern Mind. Grand Rapids: Baker, 1992. 

Grudem, Wayne. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. 

Grand Rapids: Zonder. an, 1994 

 _____________  Systematic Theology. Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994 



176 

 

Gunton, Colin E.  The One, the Three and the Many: God, Creation and the 

Culture of Modernity, Cambridge: Cambridge University Press, 1993 

 Hume, David.  An Enquiry Concerning Human Understanding, Ed., by Peter J. R. 

Millican. Oxford: Oxford University Press, 2007 

Jenni, Ernst. and Claus Westermann, Theological Lexicon of the Old Testament. 

Peabody, MA: Hendrickson, 1997 

Keener, Craig S.  Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts, vol. 

1. Grand Rapids: Baker Academic, 2011 

Kittel, Gerhard.  and Gerhard Friedrich, eds., Theological Dictionary of the New 

Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 1964–1976. 

Koehler, Ludwig.  dan Walter Baumgartner,  “The Hebrew and Aramaic Lexicon 

of the Old Testament,” ed., M.E.J. Richardson, dalam Accordance v14.0.10. Port Orange: 

OakTree Software, 2022.  

_________________, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament. 

Leiden: Brill, 1994 

Köstenberger, Andreas J.  John. Grand Rapids: Baker Academic, 2004 

Ladd, George Eldon. The Presence of the Future. Grand Rapids: Eerdmans, 1974. 

Lewis, C.S. Miracles. London: Geoffrey Bles, 1947. 

__________, C.S. Lewis, Miracles: A Preliminary Study. New York: HarperOne, 

1947 

__________,   Miracles, New York: HarperOne, 2001 

Lewis, Charlton T. , An Elementary Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 

t.t. 

Liddell, Henry George, and Robert Scott, A Greek–English Lexicon, rev. ed. 

Oxford: Clarendon Press, 1996. 

Manẓūr, Ibn. Lisān al-ʿArab. Beirut: Dār Ṣādir, 1990. 

   Mavrodes, George.  “Hume on Miracles,” Philosophical Review 75. 1966. 

McGrew, Timothy,  and Robert Larmer, "Miracles", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = 

<https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/miracles/ 

Morris, Leon.  The Gospel According to John, rev. ed. Grand Rapids, MI: 

Eerdmans, 1995. 

Nagasawa, Yujin.  Miracles: A Very Short Introduction (Oxford: Oxford 

University Press, 2017), 50-60 

Padgett,  Alan G. “Miracles as Evidence for the Existence of God,” Faculty 

Publications, Luther Seminary. 2017. 

Pannenberg, Wolfhart.  Revelation as History. New York: Macmillan, 1968. 

Plantinga, Alvin.  Warranted Christian Belief . Oxford: Oxford University Press, 

2000. 



177 

 

Resane, Kelebogile T.  “Cessationism and continuationism: Pentecostal 

trinitarianism balances the tension,” Verbum et Ecclesia,  Vol 43 (1),  a2669. 

https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2669  

Stott, John. Baptism and Fullness: The Work of the Holy Spirit Today, (Downers 

Grove: IVP, 2007), 45. 

  Schleiermacher, Friedrich.  The Christian Faith, ed. H. R. Mackintosh. Edinburgh: 

T&T Clark, 1928. 

Swinburne, Richard. Miracles. London: Macmillan, 1989. 

________________, The Existence of God, 2nd ed. Oxford: Clarendon, 2004. 

________________, The Concept of Miracle. London: Macmillan, 1970. 

Torrance, Thomas F.  The Christian Doctrine of God: One Being, Three Persons. 

Edinburgh: T&T Clark, 1996 

________________, Divine and Contingent Order. Oxford: Oxford University 

Press, 1981.  

von Rad, Gerhard.  Old Testament Theology, vol. 1. New York: Harper & Row, 

1962 

Warfield, Benjamin B.  Counterfeit Miracles. New York: Charles Scribner’s Sons, 

1918 

Wiles, Maurice, God’s Action in the World. London: SCM Press, 1986 

 

 


