Davar: Jurnal Teologi

ISSN 2722-905X (online), 2722-9041 (print)
Vol. 6, No. 2 (2025): 148-177
http://e-journalsangkakala.ac.id/index.php/DJT

iy
)

MUKJIZAT MENURUT IMAN KRISTEN
(Sebuah Studi Teologis-Apologetis)

Dylfard Edward Pandey
STT Sangkakala Jakarta
dylfard@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to explain the concept of miracles in Christian theology and to formulate
an apologetic response to modern critiques that question the possibility and rationality of miracles.
It highlights the importance of a theological, philosophical, and biblical perspective in
understanding miracles as divine acts in history. The research employs a qualitative method using
library research with an inductive analytical approach to gather, process, and interpret data from
theological, historical, and philosophical sources. The findings show that miracles carry
revelatory, soteriological, apologetic, pedagogical, and eschatological functions within the
framework of God’s self-disclosure. The analysis of skeptical critiques, especially those of David
Hume, demonstrates that philosophical objections to miracles are insufficient both logically and
historically. This discussion affirms that miracles remain coherent within a theistic worldview
and relevant for the contemporary church as expressions of God’s sovereign action in salvation
plan.

Keywords: Apologetics, Christian Faith, Divine Revelation, Miracle, Theology.

ABSTRAK

Penelitian ini dilakukan untuk menjelaskan konsep mukjizat dalam teologi Kristen serta
merumuskan tanggapan apologetis terhadap kritik modern yang mempertanyakan kemungkinan
dan rasionalitas mukjizat. Kajian ini menyoroti pentingnya pemahaman yang teologis, filosofis,
dan Alkitabiah dalam melihat mukjizat sebagai tindakan Allah dalam sejarah. Metode penelitian
yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan melalui pendekatan
analisis induktif untuk mengumpulkan, mengolah, dan menafsirkan data dari sumber-sumber
teologis, historis, dan filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mukjizat memiliki fungsi
revelatoris, soteriologis, apologetis, pedagogis, dan eskatologis yang saling terkait dalam
kerangka penyataan Allah. Analisis terhadap kritik skeptis, terutama dari David Hume,
membuktikan bahwa keberatan filosofis terhadap mukjizat tidak memadai secara logis maupun
historis. Pembahasan ini menegaskan bahwa mukjizat tetap koheren dalam kerangka teisme dan
relevan bagi kehidupan gereja masa kini sebagai bagian dari tindakan Allah yang berdaulat dalam
rencana keselamatan.

Kata kunci: Apologetika, Iman Kristen, Mukjizat, Penyataan Allah, Teologi.

PENDAHULUAN
Mukjizat masih merupakan pokok bahasan yang aktual, menarik dan
kontroversial. Fenomena mukjizat terus terjadi dan merebak meskipun berada di tengah

148



globalisasi dan modernisasi yang sedang terjadi sekrang ini. Persoalan klasik tentang
mukjizat berkaitan dengan pengertian, pembuktian, proses, tujuan dan implikasinya
masih menjadi pokok sharing, diskusi dan bahkan perdebatan sampai sekarang ini.

Pemahaman tentang konsep mukzat dalam konteks teologi Kristen membawa
pada titik krusial ketika dihubungkan dengan iman, rasio, hukum alam dan pewahyuan
Allah, meskipun di jaman modern ini seringkali dipengaruhi dengan kuat oleh
rasionalisme dan naturalisme. Pemahaman tentang mukjizat bahkan sering dianggap
sebagai sebuah persoalan psikologi dan bahkan dianggap mitos.*

Sudut pandang mukjizat masih bersifat problematik merujuk pada pertanyaan-
pertanyaan krusial tentang bagaimana mengetahui mukjizat terjadi (epistemologis) dan
bagaimana mujizat terjadi (teologis, filosofis dan praktis). Pro dan kontra masih menjadi
dilema, Agustinus menjelaskan mukjizat sebagai peristiwa yang tidak bertentangan
dengan alam, melainkan melampaui pemahaman manusia tentang keteraturan alam,
sehingga mukjizat tidak meniadakan hukum alam, tetapi menyingkapkan keterbatasan
pengetahuan manusia tentangnya.” Maurice Wiles menolak konsep mukjizat sebagai
bentuk campur tangan langsung Allah dalam proses alamiah, karena menurutnya gagasan
itu mengimplikasikan tindakan ilahi yang arbitrer dan tidak selaras dengan sifat Allah
sendiri.’?

Sudut pandang yang problematik serta pro dan kontra tentang mukjizat bukan
hanya menciptakan badai masalah tetapi juga menjadi tantangan nyata bagi orang percaya
untuk menyikapinya secara benar dengan argumentasi yang baik sehingga memberikan
pemahaman yang dapat dimengerti dan dapat diterima. Masalah tentang mukjizat bukan
hanya muncul di luar gereja, di dalam lingkungan gereja sendiri memunculkan dilema
nyata yang membawa ketegangan tentang keberlangsungan mukjizat.

Kajian yang mendalam tentang mukjizat perlu dilakukan untuk memahami
berbagai persoalan mukjizat secara tepat dalam kerangka aktual secara teologis dan juga
menghasilkan sebuah argumentasi apologetis tentangnya. Dalam menyusun penelitian ini
terdapat dua pertanyaan pokok yang akan dijawab seperti bagaimana konsep mukjizat
dipahami dalam konteks perspektif teologi Kristen yang Alkitabiah? dan bagaimana
tanggapan yang harus diberikan dalam bentuk argumentasi apologetis terhadap mukjizat?
Karena itu, dalam perspektif teologi Kristen yang Alkitabiah, mukjizat dipahami sebagai
tindakan Allah yang berdaulat dalam sejarah yang melampaui keteraturan alamiah biasa,
namun tetap selaras dengan karakter dan kehendak-Nya sebagai Pencipta, serta berfungsi
sebagai tanda pewahyuan dan keselamatan. Secara apologetis, mukjizat dipertahankan

! Lihat penjelasan panjang lebar dalam karya, Yujin Nagasawa, Miracles: A Very Short
Introduction (Oxford: Oxford University Press, 2017), 50-60

2 Augustine, The City of God, Alih Bahasa: Henry Bettenson (London: Penguin Classics, 2003)
21.8,

3 Maurice Wiles, God’s Action in the World, (London: SCM Press, 1986), 51.

149



melalui argumentasi filosofis dan historis dengan menolak asumsi naturalisme tertutup,
menegaskan kemungkinan metafisik intervensi ilahi, serta menunjukkan bahwa mukjizat

bersifat rasional dan bermakna dalam kerangka teisme Kristen.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adala kualitatif (qualitative method
research) dengan jenis kepustakaan (/ibrary research) berdasarkan pendekatan analisis
induktif menjadi dasar penyusunan tulisan dalam penelitian ini. Pendekatan analisis
induktif ini menjadi dasar dalam melakukan pengumpulan, pengolahan dan
penganalisisan data dengan proses yang mengikuti langkah-langkah berikut: pengamatan
(obervation), penafsiran (interpretation), korelasi (correlation), verifikasi (verification)

dan aplikasi (aplication).*

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bultman secara tegas menjelaskan bahwa iman Kristen menyatakan bahwa Allah
bekerja dalam sejarah melalui tindakan-tindakan yang melampaui tatanan alamiah di satu
sisi; dan rasionalisme modern berusaha untuk menafsirkan realitas hanya dalam kerangka
hukum-hukum alam yang tertutup terhadap intervensi supranatural, di sisi lainnya.’
Karena itu, meskipun secara sistematis para filsuf seperti Hume dan Spinoza berusaha
untuk menyangkal mujizat karena dengan alasan bertentangan dengan hukum alam dan
bertentangan dengan pengalaman manusia.®

Dalam upaya untuk mempertahankan iman Kristen berkaitan dengan mujizat dan
untuk menyajikan sebuah pemahaman yang teologis - apologetis berkatian tentang
tanggung jawab iman dalam memahami mujizat secara rasional dan Alkitabiahl,” penulis
berupaya untuk menyusun sebuah pemahaman Alkitabih tentang mukjizat secara teologis
sekaligus bersifat apologetis.

Pengertian mukjizat

Pembahasan tentang mukjizat selalu menghasilkan ketegangan antara iman dan
rasio serta intervensi ilahi dan hukum-hukum alam. Karena itu, perlu dimengerti
meskipun mukjizat dipandang sebagai peristiwa supranatural yang berasal dari intervensi
Allah namun secara epistemologis istilah mukjizat memiliki akar yang luas dan berlapis

dalam konteks bahasa semitis dan latin.

4 Lihat, Ken Carson, Bible Study Methods (Eugene: Grace Institute for Biblical Leadership, 2009) ,

5> Rudolf Bultmann, Theology of the New Testament, vol. 1 (New York: Scribner’s, 1951), 117

¢ David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, Ed., by Peter J. R. Millican.
(Oxford: Oxford University Press, 2007), 114

" Norman L. Geisler, Miracles and the Modern Mind (Grand Rapids: Baker, 1992), 42.

150



1. Secara etimologi

Kata mukjizat dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab 3334 (mu ‘jizah),
yang berakar pada triliteral g-g- J(‘ajaza) yang berarti lemah, atau tidak mampu, dan
secara harfiah kata tersebut memiliki arti “sesuatu yang membuat orang lain tidak mampu
menandingi”.® Dengan demikian pemahaman tentang kata mukjizat dalam konteks
bahasa Arab berkaitan dengan tindakan Ilahi yang tidak mungkin dilemahkan atau
ditandingi manusia, sehingga membuktikan otoritas kenabian.

Dalam bahasa Ibrani dan bahasa Yunani kata mukjizat dalam bahasa Arab dapat
dipadankan dengan kata Ibrani npin (mopéf) yang bermakna “karya dahsyat yang
menimbulkan kegentaran”, yang juga menyiratkan tindakan Allah yang menantang segala
kuasa baik manusia ataupun ilah-ilah lain sebagaimana dapat dilihat ketika Allah
menulahi Mesir,? dan kata Yunani édvouic (dynamis) yang secara harfiah berarti
“kekuatan”, “potensi”, “kapasitas” atau dalam konteks mukjizat merupakan “perbuatan
yang menyatakan kuasa ilahi”. ! Sedangkan padanan dalam bahasa Latin yang
merupakan bahasa yang paling luas digunakan dalam tradisi gereja Barat sebelum
digantikan oleh bahasa Inggris menggunakan kata miraculum yang berasal dari kata kerja
mirari (kagum, heran)'! dijelaskan sebagai “miraculum est quod mirum est,” yang berarti
“perbuatan yang menimbulkan keheranan”.'? Kata miraculum menegaskan tentang
perbuatan yang dilakukan Allah yang menimbulkan keheranan atau dapat juga dikatakan
sebagai peristtiwa yang menimbulkan kekaguman karena melampaui kemampuan
alamiah.

Jadi, berdasarkan penjelasan etimologis di atas, kata mukjizat dapat dipahami
sebagai sebuah tindakan Allah yang tidak ada yang mampu menandingi, tidak dapat ditiru,

dan merupakan keajaiban yang menghasilkan kekaguman atau keheranan.

2. Secara definisi

Upaya pemahaman terhadap konsep mukjizat tidak dapat dilepaskan dari berbagai
definisi tentangnya. Pertanyaan yang mendasari dan bersifat krusial adalah apakah
mujizat berarti pelanggaran terhadap hukum alam atau hanya merupakan kejadian yang
langka?

Louis Berkhof mendefinisikan mukjizat dengan menyatakan bahwa, “4 miracle

is a supernatural work of God, a work which is above and beyond the ordinary processes

8 Ibn Manzir, Lisan al- ‘Arab (Beirut: Dar Sadir, 1990), 5:310-312.

° Ludwig Koehler dan Walter Baumgartner, “The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old
Testament,” ed., M.E.J. Richardson, dalam Accordance vi4.0.10 (Port Orange: OakTree Software, 2022)

19 Frederick Danker, A Greek-English Lexicon of the NT and Other Early Christian Literature,
3rd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 262.

! Charlton T. Lewis, An Elementary Latin Dictionary (Oxford: Clarendon Press, t.t), 568

12 Augustine, The City of God, Tbid.

151



of nature”.'> 1a menjelaskan bahwa sebuah mukjizat adalah pekerjaan supranatural Allah,
sebuah pekerjaan yang mengatasi dan melampaui proses alamiah biasa. Dalam definisi
ini terdapat beberapa penekanan yang menunjukkan bahwa Allah adalah sumber mukjizat
itu sendiri, sifatnya mengatasi dan melampaui proses alamiah dan merupakan sebuah
pernyataan kuasa Allah.

Sebaliknya Hume mendefinisikan mukjizat sebagai pelanggaran terhadap hukum
alam yang terjadi karena kehendak khusus dari Allah atau akibat campur tangan suatu
agen tak terlihat. '* Ja memaknai mujizat sebagai “pelanggaran hukum alam, yang
disebabkan oleh kehendak tertentu dari Tuhan atau oleh campur tangan dari beberapa
agen tak terlihat,” dan karena hukum alam didasarkan pada pengalaman universal, maka
“tidak ada kesaksian yang cukup untuk membenarkan kepercayaan pada mukjizat”.!®
Pemahaman Hume tentang mujizat sebagai pelanggaran hukum alam, memunculkan
keberatan karena konsep ini tidak koheren sebab menegaskan hukum alam dianggap tak
dapat dilanggar.

Pandangan yang disampaikan oleh Hume mendapatkan tanggapan dari dari
beberapa teolog dan filsuf diantaranya berasal dari Norman Geisler yang menilai
argumennya bersifat sirkular karena dibangun pada asumsi awal bahwa mukjizat tidak
mungkin terjadi, sehingga setiap bukti empiris secara otomatis dianggap tidaklah valid.'®
C.S. Lewis dalam kekritisannya sebagai seorang filsuf memberikan tanggapan yang
secara teologis lebih dalam dengan menegaskan bahwa mukjizat tidak meniadakan
hukum alam, melainkan “menambahkan sebab baru dalam sistem alam semesta, sebab
yang berasal dari Sang Pencipta”. !” Lewis juga dengan tegas menolak konsep
pelanggaran karena hukum alam tidak mengikat Tuhan dan lagi mujizat adalah tindakan
baru Tuhan yang kemudian ditindaklanjuti oleh hukum alam.'® Hal yang meneguhkan
dinyatakan oleh Wayne Grudem dimana ia melihat mukjizat sebagai “kejadian yang
disebabkan langsung oleh kuasa Allah, yang tidak dapat dijelaskan oleh sebab-sebab
alamiah”."?

Timothy Mc Grew dan Robert Larmer dalam penelitian mereka menjelaskan
bahwa memasukkan konsep hukum alam ke dalam definisi "mukjizat" bermasalah, dan
karena berbagai alasan, banyak penulis menganggapnya tidak dapat dipertahankan
alasannya adalah:?

13 Louis Berkhof, Systematic Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 176.

4 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. 1bid.

15 Tbid.

16 Norman L. Geisler, Miracles and the Modern Mind (Grand Rapids: Baker, 1992), 45.

17.C.S. Lewis, Miracles (London: Geoffrey Bles, 1947), 34-35.

18 C.S. Lewis, Miracles: A Preliminary Study (New York: HarperOne, 1947), 52-55

19 Wayne Grudem, Systematic Theology. Ibid.

20 Timothy McGrew and Robert Larmer, "Miracles", The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = <https://plato.
stanford.edu/archives/sum2024/entries/miracles/

152



Pertama: konsep mukjizat mendahului konsep hukum alam modern mana pun
selama berabad-abad. Manfaat mendefinisikan mukjizat dalam konteks pelanggaran
hukum alam karena definisi ini menyiratkan bahwa mukjizat berada di luar daya produktif
alam. Namun, jika itu menjadi inti gagasannya, maka sulit untuk melihat mengapa orang
lain tidak boleh menggunakannya sebagai definisi dan mengabaikan pemaparan hukum
yang bermasalah.

Kedua: dalam beberapa kasus menjadi sulit untuk menentukan hukum alam mana
yang dilanggar oleh peristiwa yang dimaksud. Fakta orang mati tetap mati dapat diamati
secara luas dalam konteks penggunaan istilah ilmiah umum, dan fakta ini bukanlah
hukum alam bahwa orang mati tetap mati. Tak dapat dipungkiri bahwa banyak hukum
yang terlibat dalam penguraian jasad orang mati dan semuanya berada pada tingkat yang
jauh lebih fundamental, setidaknya pada tingkat proses biokimia dan termodinamika, dan
mungkin pada tingkat interaksi partikel-partikel fundamental.

Ketiga: terdapat perbedaan pendapat filosofis yang mendalam mengenai hakikat
dan bahkan keberadaan hukum alam. Dapat dikatakan bahwa hukum alam hanyalah
pernyataan ringkas tentang keteraturan alam, pelanggaran yang tampak secara alamiah
mengindikasikan bukan bahwa telah terjadi campur tangan supernatural dalam perjalanan
alam, melainkan bahwa apa yang dianggap sebagai hukum alam pada kenyataannya
bukanlah hukum alam.

Jadi dapat disimpulkan bahwa mukjizat diterima bukan karena bukti ilmiah
semata, tetapi karena koherensi logisnya dalam sistem kepercayaan Kristen yang
mengakui keberadaan Allah sebagai Pencipta, Pemelihara, dan Penguasa dan bukan
hanya itu saja, karena persoalan tentang definisi menunjukkan bahwa perdebatan tentang
mukjizat bergantung pada asumsi metafisik yang lebih dalam tentang Allah, alam, dan
struktur realitas.

Aneka perspektif mukjizat

Penjelasan tentang mukjizat sangatlah variatif memotivasi penulis untuk
meninjau dan menjelaskan beberapa perspektif yang dimiliki oleh para tokoh-tokoh yang
membahasnya.

1. Perspektif epistemologis dan filosofis

Mukjizat dalam perspektif epistemologis berkaitan dengan pertanyaan bagaimana
manusia dapat mengetahui dan membenarkan klaim bahwa suatu peristiwa merupakan
tindakan ilahi. Mukjizat tidak diketahui melalui metode ilmiah yang bersifat repetitif dan
eksperimental, melainkan melalui kesaksian, rekaman historis, dan wahyu yang
ditafsirkan oleh akal budi. Oleh karena itu, pengetahuan tentang mukjizat bersifat
testimonial dan interpretatif, bukan empiris murni. Akal berperan bukan untuk
menciptakan mukjizat, melainkan untuk menilai kredibilitas kesaksian, koherensi narasi,

serta makna teologis peristiwa tersebut dalam konteks iman.

153



Secara epistemologis, tantangan terbesar datang dari pandangan skeptis seperti
yang dikemukakan oleh David Hume, yang menilai bahwa hukum alam memiliki bobot
evidensial lebih kuat daripada kesaksian tentang mukjizat. Namun, dalam kerangka teistik,
keberatan ini tidak bersifat menentukan, karena mukjizat tidak dipahami sebagai
pelanggaran hukum alam, melainkan sebagai intervensi Pribadi transenden yang
menetapkan hukum tersebut. Dengan demikian, jika keberadaan Allah diterima secara
rasional, maka kemungkinan epistemik mukjizat juga terbuka, dan mukjizat dipahami
sebagai peristiwa suprarasional karena melampaui rasio, tetapi tidak bertentangan
dengannya.

Hume memperkenalkan lima aksioma yang menggiring opini pada kesimpulan
bahwa mukjizat merupakan pelanggaran terhadap hukum alam dan tidak dapat dipercayai
secara secara rasional:?!

Pertama: penilaian fakta bertumpu pada pengalaman yang tak terputus.
Pengalaman yang tak terputus, konstan dan seragam menolak kesaksian tentang peristiwa
mukjizat karena bertentangan dengannya dan tidak dapat dipercayai, karena pengalamn
yang seragam dan tak terputus mendukung hukum alam sehingga laporan yang
menunjukkan terjadinya pelanggaran hukum itu hanya memiliki probabilitas yang sangat
kecil.

Kedua: kesaksian manusia tidak memiliki kekuatan yang cukup untuk
membuktikan mujizat menghadapi keteraturan alam. Hume berpendapat bahwa tidak ada
kesaksian yang cukup untuk membuktikan adanya mukjizat, kecuali kesaksian tersebut
merupakan kesaksian yang kepalsuannya lebih ajaib daripada fakta yang ingin
dibuktikannya.??

Ketiga: saksi mukjizat cenderung tidak kompeten. Hume mengklaim laporan
mukjizat dengan menyatakan bahwa terbentuknya praduga kuat terhadap semua
hubungan supranatural dan ajaib yang terlihat terutama di antara bangsa-bangsa yang
bodoh, tidak terpelajar, barbar dan biadab.*?

Keempat: kesaksian antar agama tentang mukjizat saling membatalkan. Laporan
atau kepercayaan pada mukjizat sering muncul dari konteks fanatisme, tradisi religius
yang kuat, motivasi atau sensasi psikologis dan bukan pada rasio.**

Kelima: tidak ada satupun kisah mukjizat memenuhi standar bukti yang tinggi.
Kesaksian tradisi yang saling bertentangan meniadakan klaim masing-masing secara

kolektif karena kesaksian mukjizat dari berbagai agama saling membatalkan dan

2! David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. Section 10
22 Ibid. 116
2 Ibid. 119
24 Ibid. 120

154



bertentangan.?® Hal inilah yang membuat bukti kebenaran agama manapun tidak dapat
digunakan.

Bantahan terhadap klaim Hume di atas muncul dari berbagai kalangan, khususnya
dari para teolog dan filsuf. Klaim pertama Hume di atas dinyatakan gagal total oleh John
Earman, 2¢ karena para filsfuf modern mengkritik argumennya berbentuk circular
(berputar-putar) dan pernyataannya tentang pengalaman manusia yang seragam menolak
mukjizat, harus terlebih dahulu menolak kesaksian mujizat itu sendiri dan itu berarti ia
menggunakan kesimpulan sebagai premis.?’” Tanggapan lain tentang hal ini juga datang
dari Alvin Platinga yang dengan tegas menyatakan bahwa kepercayaan kepada mukjizat
dapat rasional tanpa pembuktian empiris jika mukjizat merupakan bagian integral dari
kepercayaan pada Allah yang Mahakuasa.?® Ini menunjukkan jika premis teistik benar
maka kemungkinan mukjizat tidak lagi menjadi hal yang ekstrim.

Richard Swinburne memberikan tanggapan terhadap klaim kedua Hume dengan
menggunakan probabilitas Bayesian. la menjelaskan bahwa kesaksian sejarah dapat
menambah probabilitas suatu kejadian atau peristiwa, bahkan jika kejadian itu tidak dapat
diulang.?® Karena, dalam teorema bayes kesaksian berganda independen justru mampu
meningkatkan kredibilitas apalagi jika kesaksian dan konteksnya kuat. Dalam konteks
teorema Bayes kesaksian manusia dapat mengungguli pengalaman yang seragam jika
kualitasnya tinggi dan dalam konteks argumen probabilitas terlihat secara logis, Hume
keliru dalam cara menggunakannya.

Swinburne menunjukkan bahwa probabilitas suatu peristiwa tidak hanya
ditentukan oleh frekuensi pengalaman masa lalu, melainkan konteks kausal, laporan saksi,
konsistensi data, dan prior probability terhadap agen penyebab.>® Peremehan atau
perendahan nilai kesaksian manusia yang dilakukan secara sistematis oleh Hume tak
dapat diterima karena dalam konteks sains modern banyak pengetahuan tergantung pada
kesaksian (astronomi, fisika partikel, dl1).3!

Ketika menyoroti klaim ketiga Hume tentang saksi tidak kompeten, Wiliam Lane
Craog menunjukkan bahwa argumen yang disampaikan Hume itu gagal dan aplikasi
universalnya terhadap semua laporan mukjizat tidaklah valid. Craig menegaskan bahwa
klaim ketiga Hume, gagal diterapkan pada peristiwa kebangkitan Kristus karena
peristiwa ini memiliki kesaksian awal yang luas, beragam, berasal dari banyak saksi dan
dapat diverifikasi secara historis.*> Asumsi bahwa laporan mukjizat hanya berasal dari

% Ibid. 123

26 John Earman, Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles (Oxford: Oxford
University Press, 2000), 2

27 George Mavrodes, “Hume on Miracles,” Philosophical Review 75 (1966), 238

28 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief (Oxford: Oxford University Press, 2000), 199-210

2 Richard Swinburne, The Existence of God, 2nd ed. (Oxford: Clarendon, 2004), 323-330

30 Richard Swinburne, The Concept of Miracle (London: Macmillan, 1970), 27-32

31 John Earman, Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles, 23-45.

32 William Lane Craig, Reasonable Faith (Wheaton: Crossway, 2008), 333-59

155



barbar dan bodoh tidak lagi memiliki justifikasi ilmiah, dan lagi banyak dokumentasi
mukjizat kontemporer berasal dari para dokter, ilmuwan, dan pengamat profesional,
contohnya dokumentasi penyembuhan medis luar biasa yang ditinjau oleh Lourdes
Medical Bureau.

Klaim keempat Hume berkaitan tentang fanatisme, tradisi religius, dan
kecenderungan psikologis membuat manusia mudah percaya pada hal-hal yang
mengagumkan dapat dikatakan secara umum benar tetapi tak dapat dinaifkan bahwa
manusia memiliki bias terhadap hal-hal yang fenomenal dan spektakuler. Namun
merupakan kesimpulan yang salah ketika menyatakan bahwa bias ini menyebabkan
semua laporan atau kesaksian tentang mukjizat tidak dapat dipercaya. Penelitian
antropologi modern menunjukkan hasil bahwa masyarakat tradisional tidak selalu “naif,”
dan ada begitu banyak kesaksian dan laporan tentang terjadinya mukjizat berasal dari para
saksi terdidik, misalnya para dokter dalam kasus kesembuhan medis luar biasa.

Pernyataan Hume dalam klaim terakhirnya menyatakan bahwa klaim mukjizat
antar agama saling membantah, sehingga tidak dapat digunakan sebagai bukti kebenaran
agama manapun.®?® Klaim ini ditolak Ptantinga dengan menyatakan bahwa kontradiksi
antar-tradisi agama tidak membatalkan kredibilitas suatu kesaksian secara otomatis. Yang
menjadi fokus adalah evidensialitas individual, bukan keberadaan klaim alternatif.**

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa kritik David Hume terhadap mukjizat
membentuk fondasi skeptisisme modern dengan menegaskan bahwa pengalaman
manusia yang seragam menolak kemungkinan terjadinya pelanggaran hukum alam,
sehingga kesaksian mukjizat tidak dapat diterima secara rasional. Namun para teolog dan
filsuf seperti Earman, Plantinga, Swinburne, dan Craig menunjukkan bahwa argumen
Hume bersifat sirkular, meremehkan nilai kesaksian, salah menerapkan probabilitas, serta
gagal menjelaskan data historis yang kuat seperti kesaksian kebangkitan Kristus.
Pendekatan yang bersifat probabilistik, epistemologis, dan historis yang diajukan oleh
para filsuf kontemporer justru menunjukkan bahwa kesaksian yang kredibel dapat
mengungguli probabilitas pengalaman alamiah yang seragam, bahkan sangat bergantung
pada konteks teistik. Dengan demikian, krittk Hume mendorong pengembangan
epistemologi Kristen modern, tetapi tidak berhasil meniadakan rasionalitas iman terhadap
mukjizat.

Dalam perspektif filosofis, mukjizat dipahami melalui pertanyaan ontologis dan
metafisis tentang hakikat realitas dan kausalitas. Naturalisme menolak kemungkinan
mukjizat karena menganggap realitas tertutup oleh hukum alam, sementara deisme
menolak campur tangan Allah dalam dunia. Sebaliknya, teisme klasik menegaskan bahwa
Allah adalah penyebab utama (causa prima) yang bekerja melalui atau di luar sebab-

33 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. 123-24
3% Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief. 179-80

156



sebab sekunder tanpa meniadakan keteraturan ciptaan. Dalam kerangka ini, mukjizat
bukan peristiwa tanpa sebab, melainkan hasil kausalitas ilahi yang melampaui pola sebab-
akibat alamiah.

Lebih jauh, secara filosofis mukjizat bersifat teleologis dan bermakna, bukan
peristiwa acak atau sekadar demonstrasi kuasa. Mukjizat memiliki tujuan revelasional,
yakni menyatakan kehendak dan karya Allah, serta fungsi simbolik yang menunjuk pada
realitas rohani yang lebih dalam. Dengan demikian, mukjizat dapat dipahami sekaligus
sebagai peristiwa historis nyata dan sebagai tanda yang mengarahkan manusia pada
kebenaran transenden. Sintesis epistemologis dan filosofis ini menegaskan bahwa
mukjizat bukanlah pelarian dari rasionalitas, melainkan undangan bagi akal untuk

mengenali batasnya dan membuka diri terhadap realitas ilahi.

2. Perspektif metafisik

Pertanyaan metafisik tentang bagaimana mukjizat mungkin terjadi menjadi
sebuah persoalan yang harus disikapi dengan benar, karena berkaitan dengan sifat realitas,
hukum alam dan kemungkinan terjadinya intervensi supranatural. Terdapat tiga
pertanyaan penting berkaitan dengan persoalan metafisik yaitu apakah mukjizat
melanggar hukum alam, apakah intervensi ilahi secara metafisik bersifat koheren? Dan
apakah dalam alam semesta yang “tertutup secara kasual” dapat memungkinkan mukjizat
terjadi?

Hume menyatakan bahwa pelanggaran terhadap hukum alam sangatlah tidak
mungkin terjadi karena pola pengalaman sangat kuat dan tidak berubah diketahui oleh
manusia.®> Pemaknaan mukjizat sebagai pelanggaran hukum alam menunjukkan secara
metafisik, sangatlah mustahil untuk mukjizat terjadi.’® Karena, dapat dikatakan bahwa
tidak ada bukti empiris yang dapat mengatasi kemustahilan metafisik yang terdapat dalam
definisi mukjizat itu sendiri.

Salah satu persoalan metafisik pertama bukan apakah hukum alam dapat dilanggar,
tetapi apakah Allah dapat bertindak di luar pola regular tanpa bertentangan dengan sifat
dunia yang diciptakan-Nya. Menjawab persoalan ini Swiburne berargumen bahwa hukum
alam merupakan gambaran atau deskripsi umum tentang pola regular yang terjadi dalam
kondisi normal, bukan aturan absolut yang tidak mungkin dikecualikan,?” dan lagi Allah
sebagai pencipta hukum alam tentu dapat bertindak di luar pola normal tersebut tanpa
“melanggar” hukum itu sendiri; hukum tersebut berlaku kecuali jika Allah memilih untuk
bertindak secara khusus.*

35 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding. 114
36 Ibid. 117-18

37 Richard Swinburne, Miracles (London: Macmillan, 1989), 7-10.
383 Ibid. 15-18

157



Persoglan metafisik kedua adalah kritik yang menyatakan bahwa konsep
intervensi tidaklah koheneren karena tindakan intervensi ilahi akan mengacaukan sistem
dunia yang sudah berjalan menurut hukum yang tetap. Alan Padget menolak pernyataan
bahwa Allah hanya bisa intervensi atau tidak intervensi,’® dengan menekankan bahwa
dalam teologi klasik, Allah adalah penyebab utama (primary cause) segala sesuatu,
sedangkan hukum alam adalah cara kerja Allah yang biasa (ordinary providence) dan
mukjizat merupakan cara kerja Allah yang luar biasa (extraordinary providence).*°

Pemahaman bahwa intervensi bukanlah perubahan arah hukum alam, tetapi
merupakan bentuk tindakan Allah yang ditambahkan, yang tidak bersifat mekanis tetapi
personal didukung oleh Torrence*! dan Guntom dengan menekankan bahwa dunia ini
bukanlah sistem yang tertutup tetapi memiliki struktur relasional yang terbuka terhadap
tindakan bebas Allah.*? Karena itu, Allah dapat bertindak dalam dunia ciptaan-Nya tanpa
harus meniadakan koherensi metafisik dunia itu sendiri.

Asumsi filosofis para filsuf naturalis yang menyatakan bahwa alam semesta
bersifat tertutup secara kausal karena semua peristiwa memiliki sebab fisik yang cukup
bukanlah fakta sains. Untuk itu, Alvin Plantinga menunjukkan bahwa naturalisme
memerlukan komitmen filosofis yang lebih besar daripada teisme, untuk membuktikan
bahwa semua sebab adalah sebab fisik.** Lebih lanjut Plantinga menegaskan bahwa jika
Allah ada, maka tidak ada alasan untuk menilai mukjizat sebagai sesuatu yang mustahil
karena Allah memiliki kapasitas ontologis dan kuasa adikodrati untuk bertindak di dalam
dunia ciptaan-Nya.*

Dengan demikian dalam konteks teisme, dunia ini tidak tertutup secara kausal
karena Allah merupakan penyebab primer yang dapat mengadakan sebab-sebab non-fisik,
sehingga kemungkinan metafisik mukjizat terjadi tetap terbuka dan dapat dikatakan
bahwa keberatan filosfis tidak dapat menjadi dasar yang menolak metafisik teisme itu
sendiri. Dapat dikatakan juga bahwa persoalan tentang kemungkinan mukjizat
bergantung pada pemahaman yang tepat mengenai hukum alam, dan ruang bagi tindakan
Allah, sebab Allah sebagai penyebab primer dapat bertindak melalui cara yang biasa
maupun luar biasa tanpa merusak koherensi metafisik ciptaan, sehingga keberatan
filosofis terhadap mukjizat tidak memadai untuk menutup kemungkinan intervensi ilahi
secara metafisik.

39 Alan G. Padgett, “Miracles as Evidence for the Existence of God,” Faculty Publications, Luther
Seminary (2017), 4

40 Ibid. 6-7

4 Thomas F. Torrance, The Christian Doctrine of God: One Being, Three Persons (Edinburgh:
T&T Clark, 1996), 204-05

42 Thomas F. Torrance, Divine and Contingent Order. (Oxford: Oxford University Press, 1981),
75-77., Lih. Juga, Colin E. Gunton, The One, the Three and the Many: God, Creation and the Culture of
Modernity, (Cambridge: Cambridge University Press, 1993), 147

43 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief. 187

4 Ibid. 201-02

158



3. Perspektif teologis

Dalam perspektif teologis, doktrin mukjizat merupakan persoalan yang berkaitan
dengan Allah, providensia (pemeliharaan), kehendak dan tujuan penyataan-Nya. Karena
itu, terdapat pertanyaan mendasar yang perlu dijelaskan berkaitan dengan mengapa Allah
melakukan mukjizat dan apa tujuan-Nya melakukan mukjizat. Secara teologis kedua
pertanyaan ini, Alkitab telah menyediakan jawabanya sebagaimana dinyatakan dalam
Yohanes 20:30-31, “Memang masih banyak tanda lain yang dibuat Yesus di depan mata
murid-murid-Nya, yang tidak tercatat dalam kitab ini, tetapi semua yang tercantum di
sini telah dicatat, supaya kamu percaya, bahwa Yesuslah Mesias, Anak Allah, dan supaya
kamu oleh imanmu memperoleh hidup dalam nama-Nya.”

Perlu dimengerti bahwa Aquinas membedakan tindakan Allah menjadi tiga
kategori: 1) sesuai dengan alam (secundum naturam), 2) melampaui alam (praeter

).% Dalam

naturam), dan 3) berlawanan dengan kecenderungan alam (contra naturam
konteks kategori di atas maka mukjizat termasuk kategori kedua yaitu melampaui alam,
bukan menentangnya. Lebih lanjut Aquinas, dalam karya monumentalnya menjelaskan
bahwa mukjizat merupakan “suatu perbuatan yang melampaui urutan atau hukum kodrati
yang hanya dapat dilakukan oleh Allah.”*® Ia juga mendefinisikan mukjizat sebagai, "id
quod fit praeter ordinem naturae communiter servatum,” artinya sesuatu yang terjadi
melampaui tatanan alam yang umum dijaga,*’ sehingga dapat dikatakan bahwa Allah
dapat melaksanakan tindakan yang berada di luar kapasitas sebab-sebab alamiah, bukan
sebagai pelanggaran hukum alam, tetapi sebagai tindakan langsung dari Sang Penyusun
hukum itu sendiri.*®

Dalam iman dan tradisi Kristen, mukjizat tidak dipahami sekadar sebagai
keajaiban spektakuler, tetapi sebagai tanda ilahi yang menunjuk kepada Allah dan karya
keselamatan-Nya atau sebagaimana dinyatakan oleh Ralph Del Colle bahwa mukjizat
memiliki karakter signum, bukan sekadar fenomena adikodrati khususnya dalam
Perjanjian Baru.*” Mukjizat terjadi bukan sekedar untuk memberi manfaat praktis tetapi
untuk mengonfirmasi pernyataan Allah, menyatakan Kerajaan Allah dan untuk
meneguhkan identitas serta otoritas Yesus Kristus.

Tindakan Allah merupakan bentuk dari kebebasan dan kedaulatan-Nya sehingga
dapat dikatakan bahwa mukjizat bukanlah respon otomatis sebagai jawaban terhadap doa
atau pemenuhan kebutuhan, melainkan tindakan bebas Allah yang diselaraskan dengan
tujuan pemeliharaan-Nya yang menyeluruh dan besar.*

4 Thomas Aquinas, Summa Theologica, 1, Q.110, a.4.

4 Ibid. Q.105, a.7

47 Thomas Aquinas, Summa Contra Gentiles, 111., 101

% Ibid., 102

49 Ralph Del Colle, “Miracles in Christianity,” Theological Studies,(Marquette University), 3—5
30 Richard Swinburne, Miracles, 23

159



Konsepsi teologis-apologetis mukjizat
Dalam bagian ini penulis menyususn sebuah penjelasan argumentatif untuk
menunjukkan bahwa mukjizat merupakan tindakan Allah yang menyatakan realitas

Kerajaan-Nya dalam sejarah manusia dan bukan sekedar fenomena supranatural.®!

Pengertian terminologis mukjizat

Alkitab menjelaskan mukjizat dengan menggunakan berbagai terminologi untuk
memperlihatkan kedaulatan, tujuan dan rencana Allah. Dalam bagian ini beberapa
terminologi dari bahasa Ibrani, dan bahasa Yunani akan dipaparkan untuk menjelaskan
alasan tentang identitas Allah yang berkuasa dan berdaulat.

Dalam konteks Bahasa Ibrani terdapat tiga kata utama yang sering digunakan
untuk menyebut tentang mukjizat. Pertama, kata nix (’6¢) berarti tanda. Kata ini, dalam
kisah ketika Musa diberikan tanda kepada Israel dan Firaun (Keluaran 3:12, 4:1-9).
Dalam bagian Perjanjian Lama ini, mukjizat digambarkan terutama sebagai tanda
intervensi Allah dalam sejarah, bukan sekadar peristiwa spektakuler.’> Namun, dalam
teologi Perjanjian Lama, ’o¢ tidak selalu bersifat supranatural, dapat juga berupa
fenomena biasa namun diberi makna ilahi (misalkan pelangi, Kejadian 9:13). Namun,
dalam banyak konteks kisah Keluaran, kata ’6¢ menunjuk pada campur tangan
supranatural Allah. Kedua, kata noin (mopeét) merujuk terhadap karya dahsyat Allah yang
menimbulkan kegentaran. Kata ini salah satu digunakan ayat Ulangan 6:22, “TUHAN
membuat tanda-tanda dan mukjizat-mukjizat,.” Istilah ini sering muncul dalam konteks
tulah Mesir dan menyiratkan tindakan Allah yang menantang kuasa manusia dan dewa-
dewa bangsa lain.** Kata ini digunakan untuk menunjukkan tindakan Allah yang luar
biasa, tidak dapat ditiru oleh manusia atau penyihir Mesir (Keluaran 7:9, 11-12). Ketiga,
X792 (pele’). Kata ini menonjolkan tindakan ketidakbiasaan atau keajaiban murni dan
memiliki pengertian keajaiban, sesuatu yang melampaui kapasitas manusia biasa.>*
Penekanan terhadap ketiga terminologi Ibrani di atas menunjukkan bahwa mukjizat
merupakan intervensi Allah yang bersifat historis dengan tanda, kedahsyatan dan
keajaiban.

Bahasa Yunani menggunakan tiga terminologi ketika menjelasakn tentang
mukjizat. Pertama, kata onueiov (baca, sémeion) yang mengandung arti tanda, dan mirip
dengan kata Ibrani '6¢. Injil Yohanes sangat menekankan istilah ini, karena mukjizat
dipahami sebagai penanda identitas Mesias dan manifestasi kemuliaan Allah (Yohanes

3! Wayne Grudem, Systematic Theology (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994), 355

52 Francis Brown, R. Driver, and Charles Briggs, The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English
Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson, 1996), 16

33 Ludwig Koehler dan Walter Baumgartner, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old
Testament (Leiden: Brill, 1994), 55657

54 Ernts Jenni and Claus Westermann, Theological Lexicon of the Old Testament (Peabody, MA:
Hendrickson, 1997), 2:927

160



2:11).% Lebih jauh Leon Morris menjelaskan sémeia merujuk pada mukjizat Yesus
sebagai tanda petunjuk identitas mesianik-Nya.>® Kedua, tépag (feras) berarti keajaiban
yang menimbulkan rasa kagum atau gentar dan hampir selalu dipasangkan dengan
sémeion dalam ungkapan “signs and wonders.”’ Arti utama kata feras bukanlah pada
pesan teologisnya, tetapi pada efek emosional luar biasa yang ditimbulkannya. Ketiga,
dvvapg (dynamis) berarti kuasa. Dalam konteks teologi Paulus, mukjizat dipahami
sebagai manifestasi dari kuasa Roh Kudus yang efektif, termasuk dalam karunia-karunia
rohani (I Korintus 12:10, 28).°® Penggunaan tiga istilah ini dalam Perjanjian Baru
menegaskan tentang pemahaman mukjizat yang kaya seperti tanda ilahi, karya yang
menimbulkan keheranan, dan demonstrasi kuasa Allah.

Alkitab menggambarkan mukjizat melalui beragam terminologi dalam bahasa
Ibrani dan Yunani untuk menegaskan bahwa tindakan ajaib bukanlah sekadar fenomena
spektakuler, tetapi intervensi historis Allah yang mengungkapkan identitas, rencana, dan
kedaulatan-Nya. Berbagai terminologi tentang mukjizat yang disebutkan di atas berfungsi
sebagai tanda ilahi, karya yang membangkitkan kekaguman, serta demonstrasi kuasa
Allah yang melampaui kapasitas manusia. Dengan demikian, pemahaman Alkitabiah
tentang mukjizat menampilkan kekayaan dimensi teologis, yang menekankan bahwa
setiap peristiwa ajaib adalah manifestasi langsung kehadiran dan otoritas Allah dalam

sejarah manusia.

1. Pandangan para teolog tentang mukjizat

Perdebatan tentang mukjizat menjadi intens sejak David Hume menyampaikan
kritiknya yang mempersoalkan tentang kemungkinan terjadinya mukjizat dan kredibilitas.
Dari masa ke masa, di sepanjang sejarah, para teolog Kristen menunjukkan dan
menegaskan bahwa mukjizat bukanlah sebuah pelanggaran terhadap hukum alam secara
irasional tetapi merupakan ekspresi dari kehendak independen dan kedaulatan Allah atas
ciptaan-Nya.

Para teolog sepanjang sejarah dalam memberikan gambaran yang teologis,
komprehensif dan mendalam tentang bagaimana mukjizat dipahami dan dibela. Karena
itu, dalam pokok bahasan ini pemikiran para teolog kristen tentang mukjizat ditelaah.

a. Agustinus (354-430)

Agustinus berpendapat bahwa mukjizat bukanlah kontradiksi dengan alam,

merupakan sesuatu yang langka atau jarang terjadi, tetapi tetap berada dalam lingkup

55 Walter Bauer et al., 4 Greek—English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian
Literature, 3rd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 920-21.

56 Leon Morris, The Gospel According to John, rev. ed. (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1995), 112.

57 Henry George Liddell and Robert Scott, 4 Greek—English Lexicon, rev. ed. (Oxford: Clarendon
Press, 1996), 1584

58 Lihat penjelasannya dalam karya Gerhard Kittel and Gerhard Friedrich, eds., Theological
Dictionary of the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1964—-1976), 2:622-623; 3:798—829.

161



kehendak Allah yang menciptakan hukum alam.>° Dalam pandangannya, mukjizat
bukanlah pelanggaran terhadap hukum alam, tetapi merupakan pengungkapan khusus
dari hukum ilahi yang lebih tinggi. Ia juga menjelaskan bahwa seluruh alam semesta
adalah mukjizat yang berkelanjutan, sedangkan mukjizat adalah peristiwa tertentu yang

merupakan bentuk luar biasa dari tindakan ilahi yang sama.®’

b. Thomas Aquinas (1225-1274)

Dalam Summa Theologiae, Aquinas membagi mukjizat dalam tiga level, ¢!
Pertama, sebuah tindakan yang tidak memiliki sebab alami sama sekali. Kedua, sebuah
tindakan yang memiliki sebab alami tetapi dilakukan dengan cara yang melampaui
kemampuan alam; dan Ketiga, sebuah tindakan yang biasa tetapi dilakukan lebih cepat
daripada hukum alam. Bagi Aquinas mukjizat dapat terjadi karena Allah adalah causa
prima dan pengatur segala causae secundae dan dalam perspektif Aquinas, mukjizat
dipahami sebagai tindakan Allah yang melampaui keteraturan alam, meskipun demikian

tidak bertentangan dengan rasionalitas ciptaan-Nya.

¢. John Calvin (1509-1564)

John Calvin melihat mukjizat sebagai tanda kedaularan Allah, dimana ia
menekankan aspek teologis, lebih daripada sekedar fenomena adikodrati. Ia melihat
mukjizat sebagai tanda khusus Allah untuk meneguhkan firman dan keselamatan-Nya
dengan demikian ia menolak mukjizat sebagai pelanggaran hukum alam, karena
menurutnya hukum alam sendiri merupakan perintah Allah.%

d. Friederich Schleiermacher (1768-1834)

Tak dapat dipungkir sebagai seorang teolog liberal, Schaleiermacher menafsirkan
mukjizat sebagai sesuatu yang bersifat simbolis dan bukan historis. Ia menolak mukjizat
dalam pengertian tradisional karena ia memahami agama sebagai rasa ketergantungan
mutlak kepada Allah dalam tatanan alam. Untuk itu, baginya mukjizat tidak bisa dipahami
sebagai intervensi Allah di luar hukum alam.%*

% Augustine, City of God, trans. Henry Bettenson (London: Penguin, 2003), 481

0 Augustine, Tractates on the Gospel of John (Washington, DC: Catholic University of America
Press, 1988), 540

1 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, 1a.105.8

62 Ibid. 1a.105.7.

8 John Calvin, Institutes of the Christian Religion, trans. Ford Lewis Battles (Louisville:
Westminster John Knox, 1960), 1.16.1-3.

64 Lihat penjelasan, Friedrich Schleiermacher, The Christian Faith, ed. H. R. Mackintosh
(Edinburgh: T&T Clark, 1928), 65-67.

162



e. Karl Barth (1886-1968)

Mukjizat, menurut Karl Barth, bukan objek manipulasi manusia atau sains, tetapi
peristiwa dimana Allah menyatakan diri. Karena itu, mukjizat tidak berdiri sendiri,
melainkan merupakan bagian integral dari pewahyuan. Barth juga menekankan bahwa
mukjizat adalah “penyingkapan tindakan Allah yang bebas dan berdaulat dalam
sejarah,”® dan lebih tegas lagi ia menyatakan bahwa mukjizat adalah tindakan Allah yang
bebas dalam sejarah, khususnya dalam diri Yesus Kristus.®¢

f. C.S. Lewis (1898-1963)

Argumen Lewis tentang mukjizat menjadi dasar apologetika modern mengenai
rasionalitas mukjizat. la memberikan argumentasi filosofis yang kuat tentang mukjizat
dengan menegaskan bahwa hukum alam bukanlah kekuatan yang mengikat Allah, tetapi
pola yang Allah pilih untuk memelihara dunia.®’ Ia juga menjelaskan bahwa jika Tuhan
adalah Sang Pencipta hukum alam, maka ia tidak terikat olehnya, karena dapat dengan
bebas menggunakan hukum tersebut untuk tujuan pernyataan-Nya.® Selanjutnya ia
menjelaskan bahwa mukjizat merupakan tindakan dari luar sistem alam yang

menyuntikkan informasi baru ke dalam dunia fisik.®

g. Wolfhart Pannenberg

Mukjizat dipandang Pannenberg sebagai peristiwa historis yang harus dianalisis
dalam konteks keseluruhan sejarah penyataan Allah, terutama kebangkitan Yesus.” Ia
menolak gagasan bahwa mukjizat adalah anomali ilmiah harus ditolak; sebaliknya,
peristiwa seperti kebangkitan merupakan kenyataan yang harus dipegang dan dipercayai.

h. Alvin Plantinga

Plantinga dalam pandangannya berargumen bahwa tidak ada konflik yang terjadi
antara sains dan mukjizat, karena sains mengamati pola reguler, sementara mukjizat
merupakan intervensi pribadi Allah.”' baginya, hukum alam adalah deskripsi umum,
bukan preskripsi mutlak.

85 Karl Barth, Church Dogmatics, vol. IV/3 (Edinburgh: T&T Clark, 1961), 267.

% Lihat penjelasan, Karl Barth, Church Dogmatics, vol. 1/2 (Edinburgh: T&T Clark, 1956), 179—
182

67 Baca penjelasan C. S. Lewis, Miracles (New York: HarperOne, 2001), 90-95.

%8 C.S. Lewis, Miracles. 43.

% Tbid. 102-05

70 Baca Wolfhart Pannenberg, Revelation as History (New York: Macmillan, 1968), 125-146

! Lihat Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief, 268-280.

163



i. Craig Keener

Keener dalam bukunya, Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts,
halaman 47-88. menjelaskan tentang kesaksian mukjizat di masa lalu dan masa kini.”? Ia
secara tegas menolak klaim bahwa mukjizat tidak mungkin terjadi atau tidak didukung
oleh bukti historis. Menurutnya, ribuan laporan kredibel menunjukkan bahwa mukjizat
adalah bagian dari pengalaman Kristen global.

Perdebatan tentang mukjizat yang semakin intens sejak kritik David Hume,
membangunkan para teolog Kristen di sepanjang sejarah untuk menegaskan bahwa
mukjizat bukanlah pelanggaran irasional terhadap hukum alam, melainkan ekspresi
kedaulatan Allah atas ciptaan-Nya. Pemikiran-pemikiran yang beragam dari Agustinus,
Aquinas, Calvin, Barth, Lewis, hingga para teolog seperti Pannenberg, Plantinga, dan
Keener menunjukkan bahwa mukjizat dipahami sebagai tindakan ilahi yang koheren
secara teologis, filosofis, dan historis. Karena itu, dapat disimpulkan bahwa kajian para
teolog di atas memperlihatkan bahwa mukjizat tetap merupakan bagian integral dari
pewahyuan dan karya Allah dalam sejarah.

2. Perspektif pro dan kontra

Dalam konteks pro dan kontra, para pendukung kedua belah pihak sepakat bahwa
Allah melakukan mukjizat. Namun yang menjadi persoalannya adalah tentang
keberlangsungannya. Karena, pertanyaan tentang keberlangsungan mukjizat merupakan
isu teologis yang terus diperdebatkan dalam tradisi Kristen. Apakah mukjizat hanya
terbatas pada zaman para rasul, ataukah masih berlangsung hingga kini? Pokok ini
membahas dan membandingkan lima teori utama yang berkembang:

a. Cessationism (teori berhentinya mukjizat)

Pandangan Cessationism (sesasionis) menekankan bahwa mukjizat, khususnya
karunia spektakuler seperti bahasa roh, nubuat, dan penyembuhan, berhenti setelah zaman
para rasul. Salah satu dukungan terhadap pandangan ini muncul dari Warfiled yang
menyetakan bahwa, “Karunia-karunia Roh yang ajaib merupakan bagian dari mandat
para Rasul, sebagai agen-agen Allah yang berwenang dalam mendirikan Gereja, dan
karunia-karunia itu sudah pasti lenyap bersama para Rasul.””® Hal yang hampir senada
disampaikan oleh Calvin dengan menyatakan, “Karunia penyembuhan, seperti mukjizat-
mukjizat lainnya, yang Tuhan kehendaki untuk terjadi pada suatu waktu, telah lenyap

agar pemberitaan Injil menjadi luar biasa selamanya.””*

2 Craig S. Keener, Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts, vol. 1 (Grand Rapids:
Baker Academic, 2011), 47—88.

*Benjamin B. Warfield, Counterfeit Miracles. (New York: Charles Scribner’s Sons, 1918), 6

7 John Calvin, Institutes of the Christian Religion. Translated by Henry Beveridge. (Peabody:
Hendrickson, 2008), 924.

164



Pandangan ini muncul dan bertumpu pada Ibrani 2:3-4 yang menyatakan bahwa
Allah meneguhkan kesaksian dan pemberitaan injil rasuli dengan tanda-tanda dan
mukjizat-mukjizat dan I Korintus 13:8-10 yang ditafsirkan sebagai penyelesaian kanon
Alkitab serta pernyataan teologis yang menunjukkan bahwa mukjizat merupakan tanda
kerasulan. Pada dasarnya pandangan ini memiliki kelebihan: Pertama, menjaga otoritas
Kitab Suci. Ini menunjukkan penekanan bahwa Alkitab telah selesai (closed canon) dan
karunia spektakuler tidak lagi diperlukan untuk meneguhkan wahyu baru. Kedua,
mencegah penyalahgunaan karunia. Ini merupakan upaya untuk melindungi gereja dari
fenomena palsu, manipulatif, atau emosional berlebihan dan Ketiga, menekankan pusat
Injil, bukan pengalaman, berfokus pada doktrin, bukan ekstasi atau fenomena spiritual.

Menurut Kelebogile T. Resane sebagaimana dinyatakan dalam abstraksi
artikelnya menjelaskan bahwa terdapat empat aliran utama sesasionis.”” Pertama, kaum
sesasionis penuh sepenuhnya anti-mukjizat. Kedua, kaum sesasionis konsentris percaya
pada penghentian total karisma dan mukjizat dalam Kekristenan arus utama dan wilayah-
wilayah yang telah dievangelisasi. Namun, mukjizat dapat terwujud di wilayah-wilayah
yang belum dievangelisasi sebagai bantuan bagi upaya-upaya misionaris. Ketiga, kaum
sesasionis klasik yang manifestasi karismatiknya berfungsi sebagai landasan peluncuran
untuk evangelisasi dan penegasan wahyu Allah. Terakhir, kaum sesasionis konsisten
melangkah lebih jauh dengan menyatakan bahwa meskipun karunia-karunia mukjizat
ditujukan untuk pendirian gereja pada abad ke-1, para rasul dan nabi juga berhenti.

Meskipun pandangan ini memiliki kelebihan tetapi terlihat juga dengan jelas
kekurangan yang ada yaitu, Pertama, tidak ada teks eksplisit bahwa karunia telah
berhenti. Kritik utama terhadap pandangan ini adalah bahwa, Alkitab tidak pernah berkata
mukjizat berhenti setelah rasul mati. Kedua, bertentangan dengan kesaksian sejarah
gereja awal, pengalaman pentakosta dan kharismatik sekarang ini. Banyak bapa gereja
awal seperti Justin Martyr, Irenaeus, Tertullian menulis bahwa karunia masih aktif dan
sangat banyak kesaksian dan fakta yang menunjukkan bahwa mukjizat masih terjadi
sekarang ini. Ketiga, sering berpotensi meremehkan karya Roh Kudus kontemporer.
Keempat, asumsi bahwa para rasullah yang melakukan mukjizat. Asumsi ini
memunculkan persoalan yang mendasar dan tidak dipahami oleh Warfield dan Calvin
adalah bukan para rasul yang membuat mukjizat tetapi Allahlah yang melakukannya dan
memakai para rasul sebagai alat-Nya.

b. Continuationism (teori kesinambungan mukjizat)
Kaum Continuationism (Kontinuasi) berpendapat bahwa karunia rohani dan

mukjizat tetap aktif dalam gereja masa kini. Alkitab menunjukkan bahwa karunia-karunia

75 Kelebogile T. Resane, “Cessationism and continuationism: Pentecostal trinitarianism balances
the tension,” Verbum et Ecclesia, Vol 43 (1), a2669. https://doi.org/10.4102/ve.v4311.2669

165



rohani dan tanda-tanda mukjizat adalah bagian dari cara Roh bekerja sepanjang masa;
tidak ada perintah Alkitab yang menyatakan karunia tersebut harus berhenti sebelum
kedatangan Kristus. Perlu dimengerti bahwa era gereja merupakan era Roh Kudus.

Pandangan ini mendapatkan pijakan pada Yohanes 14:12, dalam frasa “Kamu
akan melakukan pekerjaan-pekerjaan yang lebih besar,” Kisah Para Rasul 2:17-18, yang
membahas tentang pencurahan Roh di akhir zaman. Dan I Korintus 14, dimana dengan
jelas menginstruksikan secara detail penggunaan nubuat dan bahasa roh dan ini tidak
menunjukkan bahwa karunia sementara.

Jack Deere, seorang mantan Sesasionis, dalam kesaksiannya menulis bahwa,
Alkitab tidak menyatakan bahwa karunia-karunia Roh Kudus yang ajaib akan berhenti
sebelum kedatangan Kristus kembali dan mengajarkan hal yang sebaliknya berarti
melampaui Kitab Suci.’® Wayne Grudem menguatkan pemahaman keberlangsungan ini
dengan menyatakan bahwa, nubuat dalam Perjanjian Baru tidak boleh dipandang rendah,
melainkan diuji. Nubuat adalah karunia yang berkelanjutan yang dimaksudkan untuk
membangun gereja sampai Tuhan datang kembali.”’

Teori kesinambungan mukjizat ini menujukkan kelebihan dalam beberapa hal:
Pertama, konsisten dengan pola kitab Kisah Para Rasul dan surat-surat Paulus. Dalam
Alkitab tidak ada perintah yang menyatakan mukjizat dan karunia-karunia manifestasi
Roh Kudus berhenti; justru diperintahkan untuk mengusahakan karunia-karunia itu (I
Korintus 14:1). Kedua, banyak kesaksian sejarah dan kontemporer tentang mukjizat.
Dari gereja purba hingga kebangunan rohani modern. Ketiga, mengakui kedaulatan Roh
Kudus yang bebas bekerja kapan pun.

Adapaun kekurangan dari teori ini yang perlu diwaspadai, Pertama, risiko
fenomena palsu atau manipulatif karena terdapat beberapa gerakan ekstrem menciptakan
penyimpangan doktrinal. Kedua, karunia sering menggantikan Firman. Pengawasan
terd\hadap penggunaan karuni-karunia Roh penting untuk digalakkan karena jika tidak
diawasi, karunia-karunia roh dan mukjizat bisa menggantikan pentingnya kebenaran
Alkitab.

¢. Open but cautious (teori terbuka tapi hati-hati)

Posisi teori ini dapat dikatakan bersifat moderat dan mencoba keseimbangan, tapi
sayangnya sering dituduh abu-abu karena tidak punya landasan tegas. Teori ini
berpandangan bahwa mukjizat mungkin terjadi, tetapi perlu diuji dengan hati-hati. John
Stott mengakui bahwa Roh Kudus masih dapat bekerja secara luar biasa, tetapi

76 Jack Deere, Surprised by the Power of the Spirit (Grand Rapids: Zondervan, 1993), 45.
77 Wayne Grudem. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. (Grand Rapids:
Zondervan, 1994), 1040

166



menekankan perlunya fokus pada Firman.”® Ia berupaya menjaga kesimbangan dan juga
memberi peringatan dengan menyatakan supaya orang percaya tidak boleh meremehkan
atau melebih-lebihkan hal-hal yang luar biasa. Perhatian utama kita seharusnya bukan
pada karunia-karunia Roh yang luar biasa, melainkan pada buah Roh.” Pada prinsip
pandagan ini mengingatkan orang percaya dengan menegaskan bahwa mukjizat tidak
boleh menggantikan Injil sebagai pusat iman, Klaim mukjizat harus diuji (I Yohanes 4:1)
dan fokus utama adalah buah Roh, bukan manifestasi spektakuler dari karunia-karunia
Roh Kudus.

Pandangan ini dapat dikatakan mempunyai kelebihan sebagai berikut, Pertama,
posisi seimbang dimana teori ini tidak menutup diri terhadap mukjizat, tetapi tetap kritis
dan menguji roh. Kedua, menghargai Firman dan pengalaman, dimana hal ini membuka
ruang bagi Roh Kudus tanpa kehilangan kendali doktrinal dan terakhir, cocok bagi
banyak gereja Injili yang moderat. Sedangkan kelemahan dari teori ini terlihat pada:
Pertama, kurang konsisten secara teologis karena kadangkala menolak praktik
karismatik tetapi percaya kemungkinan keberadaannya. Kedua, rawan stagnasi dimana
gereja tetap pasif dan tidak mempraktikkan karunia meski mengaku percaya karunia
masih ada.

Adapun landasan Alkitabiah bagi teori ini I Tesalonika 5:19-21, “Jangan
padamkan Roh... uji segala sesuatu,” dan I Yohanes 4:1, “Ujilah roh-roh itu” dengan
nasihat teologi yang bersifat pastoral adalah untuk menjaga keseimbangan antara berhati-
hati dan taat kepada Roh.

d. Sakramental (teori sakramen)

Pandangan ini memang menawarkan pemahaman teologis kaya, tetapi sering
dipandang terlalu bersifat institusional. Dalam tradisi Katolik dan Ortodoks, mukjizat
dipahami dalam kerangka sakramental. Aquinas membedakan antara mukjizat sebagai
intervensi ad extra dan mukjizat yang melekat dalam sakramen seperti Perjamuan
Kudus.® Ia juga menulis tentang mukjizat dalam Perjamuan Kudus dengan berkata,
kebenaran roti dan anggur tetap ada, tetapi dengan kuasa Allah substansinya diubah
menjadi Tubuh dan Darah Kristus; dan ini melampaui setiap mukjizat.®!

Pandangan ini menjadikan bagian-bagian Alkitab berikut ini menjadi dasar,
Yohanes 6:51-56, transubstansiasi dipahami sebagai mukjizat sakramental, Yakobus
5:14-15 yang menjelaskan tentang pengurapan orang sakit dengan minyak serta teologi

Aquinas tentang mukjizat sebagai Opera Dei yang melampaui hukum alam. Hal ini juga

8 Stott, John. Baptism and Fullness: The Work of the Holy Spirit Today, (Downers Grove: IVP,
2007), 45.

" Ibid. 47

8 Thomas Aquinas. Summa Theologica. Translated by Fathers of the English Dominican Province,
(New York: Benziger Bros., 1947), 111, Q.76, a.8

81 Tbid. 111, Q.75, a.4

167



yang memperlihatkan pemahamn Katolik, dengan menunjukkan bahwa setiap perayaan
Ekaristi adalah mujizat, meski tidak spektakuler secara empiris.

Kelebihan dari teori ini terdiri dari, Pertama, melihat mukjizat secara holistik,
tidak hanya sebagai fenomena spektakuler, tetapi juga kehadiran ilahi dalam sakramen
Kedua, tradisi historis yang kuat terlihat dari banyak mukjizat pada abad-abad awal
dicatat dalam tradisi gereja. Ketiga, menekankan kesucian, liturgi, dan misteri dimana
karunia-karunia rohani dipahami dalam konteks gereja, bukan individualisme.
Sebaliknya, kelemahan dari teori ini, Pertama, rawan kepercayaan berlebihan pada relik
dan santo. Hal ini dianggap tidak Alkitabiah oleh sebagian Protestan. Kedua, bukti

mukjizat sering bersifat devosional, bukan kritis-historis.

e. Teori providensial (teori pemeliharaan)

Pandangan ini merupakan sebuah bentuk refleksi teologis di satu sasi menolak
intervensi ad-hoc, sementara di sisi lain menegaskan keterbatasan pengetahuan manusia.
Pandangan ini terlihat dalam penolakan Maurice Wiles terhadap gagasan mukjizat
sebagai intervensi ad-hoc Allah dalam hukum alam, sebab hal itu menimbulkan problem
teodise dengan pertanyaan mendasarnya, mengapa Allah melakukan intervensi kecil

namun tidak menghentikan penderitaan besar? %2

Tetapi, sebaliknya ia menekankan
pemahaman mukjizat sebagai simbol iman dan bukan pelanggaran hukum alam, tetapi
pengalaman manusia akan karya Allah dalam sejarah. Pandangan ini juga sejalan dengan
interpretasi Augustinus yang menyatakan bahwa mukjizat hanya keluarbiasaan dari
perspektif manusia, tetapi tetap bagian dari kehendak Allah.®?

Dasar Alkitab dan teologis pandangan ini bersumber pada Mazmur 104, yang
menjelaskan tentang pemeliharaan Allah dipahami sebagai keajaiban dalam ciptaan,
Kisah para Rasul 17:28 dengan pernyataan “Di dalam Dia kita hidup, bergerak, dan ada,”
serta pemahaman teologis yang menyatakan mukjizat sebagai bentuk khusus dari
providensia Allah, bukan interupsi.

Kelebihan dari pandangan ini, Pertama, penjelasan rasional namun tetap teologis
dengan menekankan bahwa Allah bekerja melalui hukum alam, bukan melawan hukum
alam. Kedua, menghindari sensasionalisme karismatik. Pandangan ini membantu
memahami keajaiban sehari-hari dalam terang iman. Ketiga, dapat diterima oleh orang-
oran percaya yang rasional dan modern. Sebaliknya kekurangan mendasar dari
pendangan ini terlihat karena berpotensi menolak mukjizat supranatural dan pada sisi
ekstrem, mukjizat ditolak total, serta dapat melemahkan tradisi Alkitab yang jelas

mencatat peristiwa supranatural.

82 Lihat penejelasan, Maurice Wiles, God’s Action in the World (London: SCM Press, 1986), 48—
55
8 Augustine, The City of God. 379

168



Kelima teori di atas memandang mukjizat melalui lensa yang berbeda, tetapi
semuanya berangkat dari keyakinan fundamental bahwa Allah berkuasa dan aktif dalam
dunia. Perbedaan utamanya terletak pada cara, ruang lingkup, dan fungsi intervensi ilahi
dalam sejarah setelah zaman Alkitab. Dengan memahami pro-kontra dan landasan
Alkitabiah masing-masing pendekatan, gereja dapat membentuk sikap yang bijaksana,
tidak ekstrem, dan setia kepada kesaksian Kitab Suci serta karya Roh Kudus yang hidup.

3. Argumentasi teologis-apologetis tentang mukjizat
Argumentasi teologis perlu dilakukan sebagai bentuk upaya yang sistematis
untuk menjelaskan dan mempertahankan keyakinan iman melalui argumen yang logis
dan kritis berdasarkan teologi, filsafat dan Alkitabiah sehingga dapat
dipertanggungjawabkan secara intelektual dan Teologis.
a. Mujizat dalam Alkitab
Alkitab dalam banyak bagian seringkali menyebutkan tentang mukjizat. Dalam
Perjanjian Lama mukjizat seringkali disebut sebagai tanda dan keajaiban ( ‘6ot timoptim),
seperti dinyatakan dalam Ulangan 6:22 dan Nehemia 9:10. Gerhard von Rad menegaskan
bahwa mukjizat Perjanjian Lama “selalu berkaitan dengan tindakan penyelamatan Allah
bagi umat-Nya,” bukan untuk menunjukkan kekuatan magis. % Pemakaian kata ini
bertujuan untuk meneguhkan perjanjian Allah dan menyatakan kemuliaan-Nya (Keluaran
7:3; Mazmur 77:14) dan bukan hanya sekedar menunjukkan kuasa. Hal ini, terlihat lebih
jelas dalam contoh-contoh berikut ini:
e Pembebasan Israel dari Mesir (Keluaran 7-14) yang menjadi simbol yang sangat
jelas tentang mukjizat keselamatan.
e Pemeliharaan Allah di padang gurun (Keluaran 16; Bilangan 11).
e Mukjizat yang dilakukan oleh Elia dan Elisa (I Raja-Raja 17 - 2 Raja 6) yang
menandai kehadiran Roh Allah dan pekerjaan-Nya dalam sejarah Israel.

Perjanjian Baru mendeskripsikan mukjizat Allah dengan menggunakan tiga istilah
utama yaitu dvvopg (dynamis) yang berarti kuasa (Matius 11:20; Kisah Para Rasul
19:11)., onueiov (sémeion) yang berarti tanda (Yohanes 2:11; 20:30) serta tépag (feras)
yang memiliki arti keajaiban atau hal menakjubkan (Kisah Para Rasul 2:22). Ketiga
istilah utama ini dalam Perjanjian Baru untuk menyatakan dan menegaskan tiga hal
penting yaitu, Pertama, mukjizat berasal dari Allah, Kedua, mukjizat berfungsi sebagai
tanda pernyataan Mesias dan Ketiga, mukjizat bertujuan untuk meneguhkan kesaksian
para rasul. Dalam konteks pelayanan Yesus, la menjelaskan bahwa mukjizat sebagai
tanda yang menunjukkan Kerajaan Allah sudah datang (Matius 12:28; Lukas 11:20).

8 Gerhard von Rad, Old Testament Theology, vol. 1 (New York: Harper & Row, 1962), 108

169



Dengan demikian Alkitab baik, Perjanjian Lama maupun Perjanjian Baru
menegaskan bahwa mukjizat bukanlah sekedar demonstrasi kuasa Allah, tetapi
merupakan tindakan Allah yang dalam menyingkapkan keselamatan, kehadiran, dan
otoritas-Nya. Dalam Perjanjian Lama mukjizat dipahami sebagai tanda penyelamatan dan
penggenapan perjanjian, sedangkan dalam Perjanjian Baru mukjizat dipahami sebagai
peneguhan identitas Yesus Kristus, Sang Mesias serta kesaksian para rasul. Ini berarti
bahwa, seluruh kesaksian Alkitab menunjukkan bahwa mukjizat selalu diarahkan kepada
penyataan Allah dan realitas Kerajaan-Nya yang hadir dalam sejarah manusia.

b. Fungsi dan tujuan teologis mukjizat

Pemahaman tentang mukjizat dalam teologi Kristen tidak hanya berkaitan dengan
peristiwa supranatural, tetapi juga dengan fungsi dan tujuan teologis yang
memperlihatkan bagaimana Allah bekerja, menyatakan diri, dan meneguhkan karya
keselamatan-Nya dalam sejarah. Terdapat lima tujuan dan fungsi utama dari mukjizat
yaitu revelatoris, soteriologis, apologetis, didaktis, dan eskatologis yang menunjukkan
bahwa mukjizat memiliki makna yang jauh lebih dalam daripada sekadar fenomena
adikodrati, melainkan bagian integral dari cara Allah merealisasikan rencana-Nya bagi
dunia.

Revelatoris (penyataan). Tujuan dan fungsi pertama dari mukjizat adalah
menyatakan siapa Allah dan karakter-Nya (Yohanes 2:11). Mukjizat merupakan medium
penyataan karena melalui peristiwa supranatural Allah menyingkapkan identitas dan
karakter-Nya secara jelas, sebagaimana terlihat dalam tindakan Yesus yang
memanifestasikan kemuliaan Ilahi. Mukjizat bukan sekadar intervensi adikodrati, tetapi
wahana komunikasi teologis yang memperkenalkan siapa Allah itu, karena melalui
mukjizat, umat memahami bahwa Allah adalah pribadi yang hadir, berkuasa, dan layak
dipercayai sepenuhnya.®

Soteriologis (keselamatan). Pernyataan mukjizat menunjuk kepada karya
penyelamatan Allah (Yohanes 11:25-26). Mukjizat menjadi saksi bahwa Kristus
berkuasa membarui, memulihkan, dan memberi hidup kekal bagi yang percaya. %
Mukjizat menunjuk kepada realitas karya keselamatan Allah, terutama dalam tindakan
Yesus yang menyatakan diri sebagai sumber hidup dan kebangkitan. Tanda-tanda yang
dikerjakan Yesus tersebut menegaskan bahwa keselamatan bukan konsep abstrak, tetapi
karya konkrit Allah yang dialami oleh umat manusia.

Apologetis (pembelaan iman). Alkitab menjelaskan bahwa tujuan mukjizat
meneguhkan keabsahan pewartaan Injil (Kisah Para Rasul 14:3). Karena itu, mukjizat
menjadi bukti eksternal bahwa Injil bukan sekadar klaim manusia, tetapi kabar yang

8 Raymond E. Brown, The Gospel According to John I-XII (New Haven: Yale University Press,
1966), 113.
8 Andreas J. Kostenberger, John (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 338

170



berasal dari Allah sendiri.®” Dalam perspektif apologetis, mukjizat berfungsi sebagai
pengesahan Ilahi atas pewartaan Injil, meneguhkan bahwa berita yang dibawa para rasul
memiliki otoritas dari Allah. Melalui tanda-tanda tersebut, Allah memberikan legitimasi
terhadap misi Injil di tengah-tengah dunia ini.

Pedagogis (pengajaran). Peristiwa mukjizat merupakan demonstrasi ilahi yang
mengandung pesan moral dan teologis (Markus 2:10-12). Mukjizat memiliki tujuan dan
fungsi yang bersifat pedagogis atau didaktif karena di dalamnya terkandung makna moral
dan teologis yang mengajar manusia mengenal kehendak Allah. Tindakan Yesus
menyembuhkan atau mengampuni, misalnya, mengungkapkan bahwa otoritas-Nya
mencakup kehidupan fisik dan spiritual manusia. Dengan demikian, mukjizat menjadi
sarana pengajaran yang menegaskan kebenaran dan otoritas Kristus dalam rupa tindakan
nya‘[a.88

Eschatologis (akhir zaman). Mukjizat merupakan tanda yangmenunjukkan
hadirnya Kerajaan Allah yang akan datang (Matius 12:28; Wahyu 21:1-5). Mukjizat juga
bertujuan dan berfungsi secara eskatologis karena menunjukkan kehadiran awal dari
Kerajaan Allah yang kelak akan diwujudkan sepenuhnya. Tanda-tanda tersebut memberi
isyarat bahwa Allah sedang memulai pemulihan dunia dan akan menyempurnakannya
pada penciptaan baru. Karena itu, mukjizat menjadi jendela yang memungkinkan umat

melihat realitas masa depan Allah yang sedang memasuki sejarah.®’

Respon teologis

Keyakinan tentang mukjizat masih berlangsung hingga masa sekarang ini
memiliki dasar yang kuat dalam Alkitab, teologi, sejarah gereja, dan pembelaan iman
Kristen. Perlu dimengerti bahwa mukjizat tidak hanya merupakan peristiwa masa lalu,
melainkan bagian integral dari cara Allah menyatakan diri-Nya kepada dunia sepanjang
sejarah penebusan dan dalam rencana keselamatan-Nya.

Pembahasan tentang mukjizat dapat diklasifikasikan dalam tiga kategori besar:
Pertama, intervensi Ilahi, merupakan teori klasik yang menjelaskan mukjizat sebagai
pelanggaran hukum alam yang dilakukan oleh Allah. Kedua, naturalistik, atau sering
disebut teori proses yang menunjukkan mukjizat sebagai bagian dari dinamika alam
ciptaan dan Ketiga, simbolik antropologis, dimana mukjizat dilihat sebagai ekspresi dari
makna spiritual dan moral.

Beckwith menjelaskan ketiga kategori di atas terus menciptakan ketegangan besar

antara iman, rasionalitas dan sain yang terus berkembang dalam konteks teologi

87 F. F. Bruce, The Book of the Acts (Grand Rapids: Eerdmans, 1988), 276.
8 R. T. France, The Gospel of Mark (Grand Rapids: Eerdmans, 2002), 138
8 George Eldon Ladd, The Presence of the Future (Grand Rapids: Eerdmans, 1974), 150.

171



kontemporer.”® Dalam konteks teologi Kristen perlu dilakukan upaya menyusun sebuah
penjelasan untuk menyikapi persoalan-persoalan tentang mukjizat yang sedang
berkembang dan meluas. Epperson dalam resensi terhadap buku, Divine Action and
Modern Science karya Nicholas Sanders menyimpulkan bahwa, tindakan Ilahi harus
dianggap sebagai tindakan terhadap dan di dalam alam. Dengan demikian, tindakan Ilahi
merupakan bagian dari alam. Karena itu, mekanisme penggambaran tindakan tersebut,
dalam beberapa hal, berkorelasi dengan mekanisme penggambaran alam itu sendiri.”!
Keberlangsungan mukjizat merupakan hal keniscayaan karena menjadi bagian
integral dari cara Allah menyatakan diri-Nya kepada dunia ini. Dalam tulisan ini
menjelaskan tentang respon teologis-apologetis tentang keberlangsungan mukjizat.

Pola historis mukjizat dalam Alkitab bersifat konsisten dan tidak terbatas
pada satu era. Alkitab menunjukkan rentang waktu mukjizat yang luas secara historis
terlihat sebelum Taurat (Kejadian 18:10—-14), jaman nabi-nabi (I Raja-Raja 18:36-39),
dalam pelayanan Yesus (Matius 11:4-5), dalam pelayanan para rasul (Kisah Para Rasul
3:6-8), dan dalam praktik jemaat (Yakobus 5:14-16). Pola historis ini menunjukkan
kesinambungan karya supranatural Allah sepanjang sejarah, bukan hanya dalam masa
rasuli. Konsekuensi logisnya, tidak ada dasar tekstual bahwa mukjizat berhenti dalam
zaman tertentu. °> Alkitab menggambarkan mukjizat sebagai bagian organik dari
pekerjaan Allah yang hidup, bukan fenomena yang terikat pada satu periode.

Natur Kerajaan Allah dan karunia Roh mengandaikan keberlanjutan
mukjizat. Yesus menyatakan bahwa mukjizat menunjukkan kehadiran Kerajaan Allah
(Matius 12:28) yang masih bekerja dalam keadaan already but not yet, tanda-tandanya
masih tetap relevan. Alkitab menjelaskan bahwa Roh Kudus memberikan karunia
mukjizat dan kesembuhan (I Korintus 12:7-10), dan jemaat didorong untuk mengejar
karunia-karunia itu (I Korintus 14:1). Perintah Alkitab tidak memiliki batas waktu dan
diberikan kepada gereja keseluruhan, bukan hanya generasi rasuli.”® Selain itu, nubuatan
Yoel yang dikutip Petrus (Kisah Para Rasul 2:17-18) menegaskan tentang manifestasi
supranatural Roh Kudus ditetapkan untuk seluruh jaman gereja.

Realitas mukjizat tidak dapat dibatalkan. Argumen Hume tentang mukjizat
sebagai pelanggaran hukum alam dan bahwa kesaksian manusia tidak dapat
membuktikannya bertentangan dengan kesaksian Alkitab yang mengajarkan bahwa Allah
berdaulat atas alam ciptaan (Mazmur 104) dan tidak dibatasi oleh hukum alam. Begitu
juga, kesaksian para saksi mata Perjanjian Baru yang mempertaruhkan hidup mereka

% Francis J. Beckwith, Theism, Miracles, and The Modern Mind, (New York: Rouledge, 2004),
189-95

°! Michael Epperson, "Resensi Buku: Nicholas Saunders, Aksi Ilahi dan Sains Modern". dalam
Jurnal Agama. 84 No. 4 (Oktober 2004): 648—649

2 F. F. Bruce, The Canon of Scripture (Downers Grove: InterVarsity Press, 1988), 47

% Lihat, Gordon D. Fee, God’s Empowering Presence (Peabody: Hendrickson, 1994), 170-180

172



(Kisah Para Rasul 4:18-20) menghasilakn bobot historis yang kuat dan sulit disangkal
secara rasional.

Kesaksian gereja mula-mula dan kontemporer mengonfirmasi mukjizat
pasca-rasuli. Secara historis, pola mukjizat berlangsung secara berkelanjutan dalam
gereja mula-mula. Generasi kedua dan ketiga gerja mula-mula secara eksplisit mencatat
mukjizat tetap terjadi setelah para rasul wafat dan kesaksian jaman sekarang yang sangat
banyak mencatat berbagai peristiwa mukjizat yang terjadi.

Peristiwa mukjizat masih relevan bagi gereja masa kini. Gereja masih tetap
setia menjalankan misi keselamatan dan dunia ini masih membutuhkan pemberitaan Injil,
maka tujuan dan fungsi mukjizat tetaplah penting. Mukjizat tidak hanya meneguhkan
iman, tetapi juga membuka pintu bagi pemberitaan Injil yang intensif dan progresif,
sebagaimana diceritakan dalam Kisah Para Rasul. Jadi dapat dikatakan bahwa, selama
karya Kerajaan Allah masih berlangsung, tindakan supranatural Allah pun tetap memiliki
tempat dalam kehidupan gereja.

Impikasi teologis

Disajikan secara deskriptif dan diskusi antara hasil dan teori dapat menunjukkan
aspek kebaharuan. Pemahaman yang kuat tentang doktrin mukjizat sangat menentukan
struktur teologi Kristen begitu juga dengan kedalaman dan ketepatan memahami doktrin
mukjizat memiliki implikasi teologis yang sangat luas dan penting.

Penegasan natur transenden dan imanen Allah. Pemahaman yang benar
tentang mukjizat meneguhkan bahwa Allah sekaligus transenden dan imanen. Mukjizat
memperlihatkan bahwa tindakan Allah tidak dibatasi oleh mekanisme ciptaan, karena
Allah bukan hanya arsitek dunia ini, tetapi pengelola dan pengatur aktif yang bebas
bertindak di dalam kehidupan manusia.

Validasi atas otoritas kanon dan penyataan khusus. Tanpa pemahaman
tentang ajaran mukjizat, inspirasi dan otoritas Kitab Suci akan kehilangan basis historis-
teologisnya. Alkitab menunjukkan bahwa mukjizat tidak berdiri sendiri melainkan selalu
terkait dengan penyataan firman. Mukjizat meneguhkan otoritas para nabi dan rasul serta
autentisitas wahyu yang mereka sampaikan.

Kristologi yang kokoh. Yesus sebagai Mesias dan Anak Allah dibuktikan
melalui tanda-tanda mukjizat (Yohanes 20:30-31). Mukjizat Yesus, terutama
kesembuhan, eksorsisme, kuasa atas alam, dan kebangkitan-Nya, merupakan tanda
identitas Mesianis dan Ilahi serta sebagai tindakan simbolis Kerajaan Allah yang hadir
dalam diri-Nya. Ajaran tentang mukjizat menjaga pusat keunikan Kristus dalam teologi
dan iman Kristen. Karena itu, mengabaikan mukjizat, akan mereduksi keunikan Kristus
sebagai Anak Allah, Sang Logos yang berinkarnasi.

Hubungan sains, providensi, dan intervensi Ilahi. Mukjizat merupakan dasar
pemahaman bahwa providensi Allah mencakup cara-cara pemeliharaan yang biasa

173



(ordinary providence) dan luar biasa (extraordinary providence). Pemahaman yang kuat
tentang mukjizat memungkinkan hubungan harmonis antara iman dan sains, karena Allah
mampu bertindak tanpa meniadakan konsistensi alamiah.

Penguatan pengharapan eskatologis dan kehidupan gereja. Tak dapat
dinaitkan mukjizat memperkuat liturgi doa, misi gereja, dan visi pengharapan umat
percaya akan ciptaan baru. Mukjizat dalam Alkitab menunjuk pada pemulihan ciptaan
dan janji eskatologis Allah, yang menjadi tanda awal dunia baru yang akan datang dan
juga perubahan tubuh dalam Kerajaan Allah.

Berdasarkan implikasi di atas menghasilakn aspek kebaruan terutama dalam cara
melihat mukjizat bukan sekadar fenomena adikodrati, tetapi sebagai paradigma teologis
yang menyatukan natur Allah, otoritas wahyu, Kristologi, relasi sains—teologi, dan
eskatologi. Kebaruannya terletak pada pendekatan induktif yang bersifat integratif
dengan menempatkan mukjizat sebagai struktur penyataan Allah yang koheren, bukan
terisolasi dalam teologi. Perspektif ini juga menawarkan sintesis baru antara
pemeliharaan (providensi) dan hukum alam dengan memanfaatkan dialog mutakhir
antara filsafat sains dan teologi. Dengan demikian, doktrin mukjizat menghasilkan
kerangka teologis yang lebih holistik, relevan bagi teologi kontemporer, dan mampu

menjawab tantangan naturalisme modern.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa mukjizat dalam teologi Kristen bukan sekadar
fenomena supranatural yang melampaui hukum alam, melainkan tindakan Allah yang
menyatakan kehendak, karakter, dan rencana keselamatan-Nya dalam sejarah, yang
berfungsi secara revelatoris, soteriologis, apologetis, pedagogis, dan eskatologis. Melalui
kajian biblis, teologis, filosofis, dan historis, ditunjukkan bahwa mukjizat merupakan
bagian integral dari penyataan Allah yang berkesinambungan, relevan sepanjang sejarah
gereja, dan tetap berlangsung hingga kini. Kritik skeptis modern, khususnya dari David
Hume, dinilai tidak memadai secara logis dan historis dalam kerangka teisme yang
mengakui Allah sebagai Pencipta dan Penguasa alam. Dengan demikian, penelitian ini
menyimpulkan bahwa konsep mukjizat dapat dipertanggungjawabkan secara rasional,
biblis, dan teologis, serta memberikan dasar apologetis yang kuat bagi iman Kristen di

tengah tantangan pemikiran modern.

RUJUKAN

Augustine, The City of God, Alih Bahasa: Henry Bettenson. London: Penguin
Classics, 2003

Augustine, Tractates on the Gospel of John. Washington, DC: Catholic University
of America Press, 1988

174



Aquinas. Thomas, Summa Theologica. Translated by Fathers of the English
Dominican Province. New York: Benziger Bros., 1947

Barth, Karl. Church Dogmatics, vol. IV/3. Edinburgh: T&T Clark, 1961.

, Church Dogmatics, vol. 1/2. Edinburgh: T&T Clark, 1956.

Bauer, Walter. et al., 4 Greek—English Lexicon of the New Testament and Other
Early Christian Literature, 3rd ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000.

Beckwith, Francis J. Theism, Miracles, and The Modern Mind, New York:
Rouledge, 2004.

Berkhof, Louis. Systematic Theology. Grand Rapids: Eerdmans, 1996

Brown, Francis R. Driver, and Charles Briggs, The Brown-Driver-Briggs Hebrew
and English Lexicon. Peabody, MA: Hendrickson, 1996

Brown, Raymond E. The Gospel According to John [-XII. New Haven: Yale
University Press, 1966.

Bruce, F. F. The Book of the Acts (Grand Rapids: Eerdmans, 1988), 276.

The Canon of Scripture. Downers Grove: InterVarsity Press, 1988.

Bultmann, Rudolf. Theology of the New Testament, vol. 1. New York: Scribner’s,
1951

Calvin, John. Institutes of the Christian Religion. Translated by Henry Beveridge.
Peabody: Hendrickson, 2008), 924.

, Institutes of the Christian Religion, trans. Ford Lewis Battles

(Louisville: Westminster John Knox, 1960

Carson, Ken. Bible Study Methods. Eugene: Grace Institute for Biblical
Leadership, 2009

Craig, William Lane. Reasonable Faith. Wheaton: Crossway, 2008

Danker, Frederick. A Greek-English Lexicon of the NT and Other Early Christian
Literature, 3rd ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000.

Deere, Jack Surprised by the Power of the Spirit. Grand Rapids: Zondervan, 1993.

Del Colle, Ralph. “Miracles in Christianity,” Theological Studies, Marquette
University.

Earman, John. Hume’s Abject Failure: The Argument Against Miracles. Oxford:
Oxford University Press, 2000

Epperson, Michael. "Resensi Buku: Nicholas Saunders, Aksi Ilahi dan Sains
Modern". dalam Jurnal Agama. 84(4) Oktober 2004.

Fee, Gordon D. God’s Empowering Presence. Peabody: Hendrickson, 1994.

France, R. T. The Gospel of Mark. Grand Rapids: Eerdmans, 2002

Geisler, Norman L. Miracles and the Modern Mind. Grand Rapids: Baker, 1992.

Grudem, Wayne. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine.
Grand Rapids: Zonder. an, 1994
Systematic Theology. Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994

175



Gunton, Colin E. The One, the Three and the Many: God, Creation and the
Culture of Modernity, Cambridge: Cambridge University Press, 1993

Hume, David. 4An Enquiry Concerning Human Understanding, Ed., by Peter J. R.
Millican. Oxford: Oxford University Press, 2007

Jenni, Ernst. and Claus Westermann, Theological Lexicon of the Old Testament.
Peabody, MA: Hendrickson, 1997

Keener, Craig S. Miracles: The Credibility of the New Testament Accounts, vol.
1. Grand Rapids: Baker Academic, 2011

Kittel, Gerhard. and Gerhard Friedrich, eds., Theological Dictionary of the New
Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 1964-1976.

Koehler, Ludwig. dan Walter Baumgartner, “The Hebrew and Aramaic Lexicon
of the Old Testament,” ed., M.E.J. Richardson, dalam Accordance vi4.0.10. Port Orange:
OakTree Software, 2022.

, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament.

Leiden: Brill, 1994

Kostenberger, Andreas J. John. Grand Rapids: Baker Academic, 2004

Ladd, George Eldon. The Presence of the Future. Grand Rapids: Eerdmans, 1974.

Lewis, C.S. Miracles. London: Geoffrey Bles, 1947.

, C.S. Lewis, Miracles: A Preliminary Study. New Y ork: HarperOne,
1947
, Miracles, New York: HarperOne, 2001

Lewis, Charlton T. , An Elementary Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press,
t.t.

Liddell, Henry George, and Robert Scott, 4 Greek—English Lexicon, rev. ed.
Oxford: Clarendon Press, 1996.

Manziir, Ibn. Lisan al- ‘Arab. Beirut: Dar Sadir, 1990.

Mavrodes, George. “Hume on Miracles,” Philosophical Review 75. 1966.
McGrew, Timothy, and Robert Larmer, "Miracles", The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL =
<https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/miracles/

Morris, Leon. The Gospel According to John, rev. ed. Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 1995.

Nagasawa, Yujin. Miracles: A Very Short Introduction (Oxford: Oxford
University Press, 2017), 50-60

Padgett, Alan G. “Miracles as Evidence for the Existence of God,” Faculty
Publications, Luther Seminary. 2017.

Pannenberg, Wolfhart. Revelation as History. New York: Macmillan, 1968.

Plantinga, Alvin. Warranted Christian Belief . Oxford: Oxford University Press,
2000.

176



Resane, Kelebogile T.  “Cessationism and continuationism: Pentecostal
trinitarianism balances the tension,” Verbum et Ecclesia, Vol 43 (1), a2669.
https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2669

Stott, John. Baptism and Fullness: The Work of the Holy Spirit Today, (Downers
Grove: IVP, 2007), 45.

Schleiermacher, Friedrich. The Christian Faith, ed. H. R. Mackintosh. Edinburgh:
T&T Clark, 1928.

Swinburne, Richard. Miracles. London: Macmillan, 1989.
, The Existence of God, 2nd ed. Oxford: Clarendon, 2004.
, The Concept of Miracle. London: Macmillan, 1970.

Torrance, Thomas F. The Christian Doctrine of God: One Being, Three Persons.
Edinburgh: T&T Clark, 1996

, Divine and Contingent Order. Oxford: Oxford University

Press, 1981.

von Rad, Gerhard. Old Testament Theology, vol. 1. New York: Harper & Row,
1962

Warfield, Benjamin B. Counterfeit Miracles. New York: Charles Scribner’s Sons,
1918

Wiles, Maurice, God’s Action in the World. London: SCM Press, 1986

177



